चुमेर्नेति सुर्हे से आदे। इनमें ग्रहे हिस् इस्तुम्हिने हेर्नेति से अपने के हिस्सी इस्तुम्हिने हेर्ने से अपने हेर्ने स्थापित हेर्ने से सम्बद्धा हेर्ने से सम्बद्धा हेर्ने स्थापना के स्थापना हेर्ने से सम्बद्धा स्थापना हेर्ने से सम्बद्धा स्थापना हेर्ने स्थापन हेर्ने स्थापन हेर्ने स्थापना हेर्ने स्थापन हेर्ने स्थापन हेर्ने 1. Archetype of Çikşāsamuccaya fol. 182 a. — text p. 298,8 — 299,5 (showing both writings). 

स्मान या योष स्वावित 2. Archetype of Çikşāsamuccaya fol. 166 h. = text. p. 366,2 sqq. and. colophon. ्रित्वेश्वे नामस्यातिकात्रावर्गात्रावराज्यस्यात्र

Printed and Parket and Parket Canada Canada Cara V suintennicannucutus objenicalnumphenutikaranures Animonial transfer to the same of the state पान्द्रत्येसे - महेत्र्यंग्रह सद्दर्भक्षिप्रदेशस्त्रम् व्यवस्थान in ging hand marthamanthus fassa anathir मध्यानम् इत्यान् प्रमृत्यात्रम् प्रमृत्यात्र्रम् कृतिम् विद्याच्यात्मात्मात्मात्मात्मात्मात्मा

# BIBLIOTHECA BUDDHICA.

#### COBPAHIE

# БУДДІЙСКИХЪ ТЕКСТОВЪ

издаваемыхъ

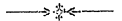
императорской академіею наукъ.

TOME I.

ÇIKSHĀSAMUCCAYA.

Издалт,

С. Бендалль.



САНКТПЕТЕРБУРГЪ.

ТИПОГРАФІЯ ИМПЕРАТОРСКОЙ АКАДЕМІН НАУКЪ. Выс Остр., 9 лип, 34 12

1902.

# **CIKSHĀSAMUCCAYA**

#### A COMPENDIUM OF BUDDHISTIC TEACHING

COMPILED BY

## ÇÂNTIDEVA

CHIEFLY FROM EARLIER MAHAYANA-SÜTRAS.

#### EDITED BY

#### Cecil Bendall M. A.

PROFESSOR OF SANSKEIT, UNIVERSITY COLLEGE, LONDON; UNIVERSITY LECTURER IN GARSKEIT, AND FORMERLY FILLOW OF GONVILLE AND CARUS COLLEGE, CAMBRIDGE.



## ST.-PÉTERSBOURG, (1897—)1902.

Commissionnaires de l'Académie Impériale des Sciences:

- J. Glasounof, M. Eggers & Cic. et C. Ricker | N. Karbasnikof à St -Pétersbourg, Moscou, à St.-Pétersbourg,
- N. Oglobline à St.-Pétersbourg et Kief,
- M. Klukine à Moscou,
- E. Raspopof à Odessa,
- Varsovie et Vilna,
- N. Kymmel à Riga,
- Luzac & Cie, à Londres,
- Voss' Sortiment (G. Haessel) à Leipsic.

Prix: 4 Rbl. = 10 Mrk.

Imprime par erdre de l'Académie Impériale des sciences. Neventre 1992 N. Doubrovine, Secrétaire perpétuel.

## EDWARD BYLES COWELL

गुर्वे । क्ल्याणिमत्राय ।

AFFECTIONATELY DEDICATED

BY HIS PUPIL

THÉ EDITOR.

| F |  |  |  |
|---|--|--|--|
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |

## CONTENTS.

| General title-page.                                         |             |
|-------------------------------------------------------------|-------------|
| Photographic plate (frontispicce).                          |             |
| Dedication.                                                 |             |
| Table of Contents.                                          | pag.        |
| Preface                                                     | i*—iv*      |
| List of Abbreviations                                       | \*\i*       |
| Introduction: § 1. General character and plan of the work . | Ī           |
| § 2. Authorship and date                                    | III         |
| § 3. Relations to Buddhist literature                       | vi          |
| § 4. Language (Dialect, grammar etc.)                       | IIIX        |
| § 5. Lexicography<br>§ 6. Prosody and metre                 | NVII        |
| § 7. The MS. and versions (with description of              |             |
| the Plates)                                                 | XXIV        |
| Summary                                                     | XXXI        |
| Kūrikūs (memorial verses) in Sanskrit, Tibetan and English  | XXXIX—XLVII |
| Text                                                        | 1-366       |
| Index I (works quoted)                                      | 367         |
| Index II (words)                                            | 372         |
| Additional Notes                                            | 394         |
| Typographical errors                                        | 417         |

(The preliminary Introduction to Fasc. I, if preserved, should be bound at the end of the book).



#### PREFACE.

As the Introduction gives all that I have at present to say on the text itself, the present remarks are confined to some explanations of my own work upon it.

The Introduction deals with the text from several points of view; but one important aspect is left untouched: namely, its value as an exposition of Mahāyāna-teaching. In spite of the difficulty in getting Oriental translations published I am continuing the preparation of a translation of the text, and I hope either in connection with this, or as a separate essay, to bring out the more important doctrinal features of the book, feeling as I do that it contains much matter likely to interest a wider circle of readers than a publication such as the present can commmand. The argument of the book, however, will be at once gathered from the Summary, which follows the Introduction; and it is hoped that the notices of subject-matter added in Index I will also serve to illustrate not only the Çikshāsamuccaya but also the numerous works (mostly lost in their original text) from which it draws its inspiration.

The considerable bulk of the 'Additional Notes' constitutes a rather heterogeneous feature in the work. My object in writing foot-notes was to render the study of this often difficult text as attractive as might be to students acquainted with non-Buddhistic Sanskrit only: — lokāvarjanāya as Çāntideva would say. My desire was to spare such readers the annoyance of turning to a commentary as well as to a glossary at the end of the book. A further advantage has accrued from this arrangement in the shape of various criticisms that the notes have received during the progress of the edition, so that I have been enabled to correct and to supplement. For this reason and more especially on account of the great progress made in Buddhistic studies during the seven years occupied in the work, I have after all to request my readers to refer to the Additional Notes as well as to the footnotes, particularly in the early part of the book.

The Glossary (Index II) follows the same lines as the notes. I have included in it some rare words even though registered in the two dictionaries of Böhtlingk. In the hope of advancing the interpretation of Buddhistic terminology I have often preferred to the discreet silence of the mere index verborum an explanation which I felt to be only provisional and liable to correction in the light of future research. Both Index II and Introduction § 4 are of course to be regarded as contributions merely, not as exhaustive catalogues of the lexical and grammatical peculiarities.

There remains now only the pleasant duty of acknowledging varied help received. My friend Serge d'Oldenburg, who some eight years ago induced me to undertake this edition, has aided me from first to last by many useful suggestions and by unobtrusive help the more appreciated because given by him often during times of great personal affliction. His place as acting editor was occasionally taken by Dr. C. Salemann, whose sympathies and knowledge extend beyond the Iranian studies by which he is best known.

Professor E. B. Cowell to whom the work is dedicated, gave me much help and encouragement in the earlier stage of the work.

Help from Chinese Sources from the late Thomas Watters, acknowledged in the Introduction to Fasc. I, was continued up to my friend's lamented death in January 1901. By an extraordinary piece of good fortune my help from the Far East did not end here. For in the same year Prof. Leumann read a portion of Fasc. I with his Japanese pupil Mr. U. Wogihara, and put me into communication with this gentleman whose dexterity in handling the vast Chinese literature of translations from the Sanskrit is astonishing. The results of his identifications of many passages are registered in Index I and in Additional Notes. His skill in finding his way through literary jungles is only equalled by his courteous promptitude as a correspondent.

Prof. Leumann himself has been good enough also to read the proofs of § 4 of the Introduction. My friend and former pupil Mrs Bode was kind enough to write out for press the Indices, which I had jotted down, very roughly; and most kindly volunteered for the dreary labour of verifying each index-reference in the proofs.

Last but not least comes my γνήσιος σύζυγος, associated both as an editor of Çāntideva and in the present Bibliotheca, Louis de la Vallée Poussin. His keen interest in the Mahāyāna no less than his friendly sympathy for my work have made him my most active helper¹), and every sheet of the book has in some way profited by his suggestions. The intimate relation of his commentator Prajñākaramati to the Çikshāsamuccaya is explained in the Introduction § 3; and if this worthy has sometimes deceived his readers by a parade of 'borrowed plumes' of erudition, I can only say with the poet:

Utiliter nobis perfidus ille fuit.

I cannot conclude these remarks without once more referring to the liberality of the Imperial Academy of Sciences in the in-

<sup>1)</sup> Other literary help is acknowledged in the notes; but I must add a word here as to aid in photography from my friends Dr. F. J. Allen and Miss E. Ridding.

ception and carrying out of the present international series. The Academy worthily maintains its great traditions of patronage for Oriental learning, and sets a noble example to all nations, especially such as number amongst their-fellow subjects adherents of Oriental faiths, amongst which the 'Good Law' of Buddha must ever take a prominent place.

Cambridge, August 1902.

Cecil Bendall.

#### Abbreviations and list of chief works cited.

= The archetype -MS when compared with other MSS.; elsewhere A. called simply aMSv. = Anguttara-nikaya. Ang-n.

= 'apparently'. app. = Ashtasahasrika-Prajuaparamita, ed. Bibl. Indica. Asht-P.

= Atthasalini, comm. on Dhammasangani, ed. PTS. Atthasal. = Sanskrit-Worterbuch von O. Bohtlingk u. R. Roth. B. & R.

B<sup>2</sup> or = Böhtlingk's abridgment of the same (Worterbuch in kürzerer W. K. F. Fassung). B. Sk. = Buddhist Sanskrit,

= Bodhicaryavatara, ed. Minaev in 'Zapiski' tom. IV and reprinted Bodhic. in J. B. T. S. India.

Bodhic. tika ) = Commentary on Canto IX of the last; ed. by L. de la Vallée-Poussin in his Bouddhisme. Études. or Bcp. (IX) Bcp. = Bodhicaryavatara-paujika, the whole commentary edited by the same scholar in Bibl. Indica (available for latter part of text

only, and for Introduction and Index). Camb. Cat. = Catalogue of Buddbist Skt. MSS in the Univ. Library, Cambridge

by C. Bendall. 1883.

Ch. = Childers's Pali Dictionary. Dh.-p. or

Dhammap. Dh.-s. and = Dharmasamgraha (Anecd. Oxon. Aryan Series I. 5).

Dh.-samgr. Dh.-sni = Dhammasamgani.

ed. = 'edition', or 'edited by'. = Itivuttaka.

Divy.

Itiv.

= Dhammapada.

= Divyāvadāna.

**JBTSI** = Journal of the Buddhist Text Society of India (other well-known Journals similarly cited by initials).

= Kārandavyūha. Calcutta, 1873. Kāranda-v. - Analyse du Kandjour... par L. Feer (Annales du Musée Guimet K. F. tom. 2). = Lalitavistara, ed. Bibl Indica. Lal.-v. = Mādhyamika-vrtti ed. BTSI (Poussin's edition only available Mādhy.-vr for Index). = Majjhima-nikāya. Majjb.-n. = the marginal annotations of the archetype. marg. Mhv. = Mahāvastu. Mil.-P. = Milinda-pañha. MS = the archetype; see above (A.). = Mahavyutpatti ed. Minaev (Vol. I. ii. of his 'Buddhism'. 1887) M.-Vyutp. = Catalogue of the Chinese translation of the.. Tripitaka 1883. Nanjio Nep. B. L. = Nepalese Buddhist Literature by Rajendralala Mitra 1882 = Grammatik der Prakrit-Sprachen von R. Pischel (Grund-Pischel or Pischel, Gr. Pk. riss, L 8). = Puggala-paññatti. Pugg.-p. = Raştrapalapariprecha, ed. Bibl. Buddhica. Rāstrap. Saddh.-p. = Saddharmapundarīka. = Tāranūtha's Geschichte des Buddhismus, tr. Schiefner. Tāran. = Buddhistische Triglotte (St. Petersburg, 1869; cf. Pavolini in Trigl. or )

Giorn. Soc Asiat. XIII. 87).

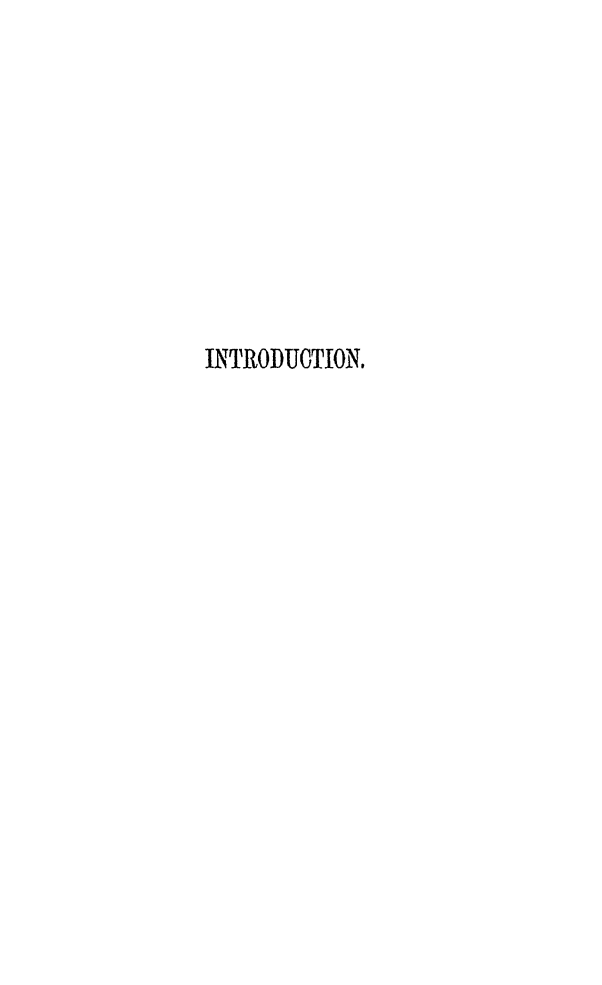
◈❖

= 'translation' or 'translated by'.

Vajracch. = Vajracchedikā. Vis.-M. = Visuddhi-magga.

B. Trigl. 5

tr.





Traditional portrait of Çantideva. 1)

#### § 1. General character and plan of the work.

The Çikshāsamuccaya is, as its name implies, a 'Compendium of doctrine'. The doctrine is that of the Māhayāna school of Buddhism; and there is thus a singular fitness in its having been in part at least the first to appear in a series designed to furnish the original texts mainly, if not exclusively, belonging to this school.

The form of the book is one familiar to students of Indian literature: an author's commentary on  $K\bar{a}rik\bar{a}s$  or memorial verses written by himself.

These Kārikās, twenty-seven in number, are printed 2) at

<sup>1)</sup> See below § 7 ad fin.

<sup>2)</sup> So far as the actual words of the Kārikās exist (for they are not all quoted in full), it would have been desirable to print them far more prominently in the text; but I only became aware of their separate existence in the course of my study of the Tibetan version, which at first (in the absence of any guide to my attempts at Tibetan study) I ventured to use only sparingly. My friend la Vallée-Poussin had previously seen from his studies of the Bodhicaryāvatāra-commentary that some kind of mūla must exist.

the end of the present Introduction and constitute a kind of formal framework to the book.

At first sight it would seem natural to suppose that the Kārikās were written first and the book or quasi-commentary afterwards. I am however by no means sure that this was so. Both seem to me a practically simultaneous result of the author's general reading of Buddhist literature.

One curious feature of the Kārikās, which has helped me to this conclusion, is that in several cases they themselves acknowledge their dependance on earlier literature. Thus, Kār. 9 contains an old traditional saying of the Master which is met with as early as the Samyuttanikāya¹). Kārikā 12 goes a step further and actually proclaims the source of its inspiration. Kār. 14 line 1 must also be an old saying, though I have not succeeded in verifying it.

Again, the phraseology of a Kārikā is sometimes suggested by a passage which appears to be quoted in support of it: for example, Kār. 27 (356.8, 9) is clearly inspired by the quoted passage at 357.4-11<sup>2</sup>).

It will be seen from the outline-summary of the whole work, which is also subjoined to the present Introduction that the general argument or groundwork of the treatise is very simple, consisting of introductory matter on the essential duty (faith and self-renunciation) of a Bodhisat, followed by three aspects of his life each regarded from three points of view.

Beyond the Kārikās, which as we have seen are not wholly original, a very small proportion of the book is the work of the compiler himself. Besides a short poetical exordium and a post-script (the latter of not unquestionable authenticity, wanting in

<sup>1)</sup> And elsewhere; see 'Additional Notes' to 119.9.

<sup>2)</sup> It will be also seen that both the Bodhicaryav.-commentary and Dipamkara (cited below § 3) quote the Kārikās as from the Çikshāsamuccaya, not as a separate work.

the Tibetan version; see § 7, below) he contents himself with the briefest possible explanations, generally in prose, and makes the scriptures that he quotes, or groups round his Kārikās, tell the story of the religion as viewed by him.

Thus the scheme of the book is similar to that of a standard work from which many of us gained our early notions of the doctrines of Greek philosophy: Ritter & Preller's Historia Philosophia of graco-romana ex fontium locis contexta.

#### § 2. Authorship and date.

The unique MS<sup>2</sup>) on which the present edition is founded nowhere gives the name of the author. But the Tibetan version (Tanjur, Mdo 31) attributes both the Kārikās and the work itself to Tanjur or Çāntideva. This attribution is fully confirmed by the Mahāyāna doctor Dīpaṇikara Çrījñāna (Atīça) who frequently refers to Çāntideva and quotes from our text as a composition of his. See below (§ 3) as to this and the further evidence from the Çikshāsamuccaya-abhisamaya.

Tāranātha<sup>3</sup>) represents Çāntideva as having been born a prince of Saurāshṭra in the days of Çīla son of Çrīharsha. It is true that neither this 'Çīla' (if that be his real name) nor any other son of Çrīharsha is known to either Indian or Chinese<sup>4</sup>)

<sup>1)</sup> A more recent and familiar instance of a work on — this plan is the late Mr. II. C. Warren's "Buddhism in Translations". Here, however, the connecting matter contributed by the author is added not pari passu, but in the "Introductory Discourse" at the head of each Section of the Book.

<sup>2)</sup> For notes on the MS, and other materials of the present edition see § 7.

<sup>3) &#</sup>x27;Geschichte' pp. 146, 163; where Çā appears as a younger and ecclesiastically junior (pp. 162, 164) contemporary of Dharmapāla (early VIIth cent.: I-tsing).

<sup>4)</sup> See Sylvain Lévi in J. As (Sième série) 1892, tom. XX. 337. My lamented friend Mr. Watters also examined the Chinese records, especially the T'ang Shu from which Ma-touan-lin's account is taken verbatim. All agree in placing a usurping minister as Çriharsha's successor, but Mr. Watters could not accept M. Lévi's restitution 'Arjuna' as correct, since all the records including T'ungchien-kang-mu ('mirror of history') have the form 'A-lo-na-shun'.

records. Tāranātha also mentions two 1) other works of Çāntideva, the Sūtrasamuccaya and the Bodhicaryāvatāra, stating that the last was written after the other two. The Tibetan Chronicler's statement as to the common authorship of the Çikshās. and Bodhicaryāvatāra is confirmed by two pieces of internal evidence: 1) in the poetical exordia of the two works there are several stanzas in common; 2) in Bodhic. V. 105, 106 we find the repeated study of the Çikshāsamuccaya or Sūtrasamuccaya, especially of the former, enjoined on the student<sup>2</sup>).

<sup>1)</sup> The attribution to Çāntid of a fourth work (Çāriputra..ashṭaka) in the Tanjur-Index (Berlin copy; verified also at India office) seems to be doubtful. See Huth in Sitz.b. K. Pr Ak. Wiss. (Phil-II.) Berlin. 1895. Bd. XV pp. 284, 272. The text of vol. 123 of the Tanjur is unfortunately missing at the India Office. It will be seen in Tāranātha p. 166 that the legend lays stress on these three works only. In Wassiljev, Buddhismus p. 310 (340) 'Çāntideva' is a slip for Vinayadeva. See the Tib. equivalent and compare ibid. p. 232, note. In Tanjur, Rg. 48.1. I find a short hymn (Sahajagīti) attributed to Çāntideva.

<sup>2)</sup> Several interpretations of these stanzas have been proposed:

<sup>1)</sup> that of Prajnūkaramati the commentator, who asserts the existence of four books, a Çikshūs° and Sūtras° by Çāntideva and another pair of the same name by Nūgūrjuna. No trace of or allusion to a Çikshūs° by N. has been found and I do not see how dvitīyam can be reasonably made to mean 'a second pair'. I may mention that I have collated the Tib. version and find that it fully agrees with the Sanskrit text of Prajū.'s comm. on these stanzas.

<sup>2)</sup> that of Prof. Kern ('Manual', p. 127 n. 5), who makes the passage refer to two books only, both by N. This seems to me equally untenable as a rendering of the passage and is even more at variance with facts, for the reasons stated below, regarding the authorship of the present work.

<sup>3)</sup> that Qāntideva is referring to three books, a Çikshāso and Sūtraso by himself and a Sūtraso by N. This goes very well with the Sanskrit text and agrees with Tāranātha; according to it dvitīyam ca has the very natural meaning: «and the second Sūtraso, that composed by N.» The objections to it are (a) the absence (as yet) of any trace of a Sūtraso by Çā.; & (b) the difficulty of supposing that Çā. would describe the work of a celebrated ancient author as «second» to his own of the same name. I do not regard these objections as fatal, but to any scholar who feels them so I would suggest as an alternative rendering:

<sup>4)</sup> to render: «let him look at the Sūtras.° which was composed by N. and which is his (the pupil's) second study». This would agree well with Tanjur, where we actually find that the samkshepa of the Sūtras° (ff. 80) does form a contrast to the vistara of the Çikshās° (ff. 216).

This would hardly have been written, if the borrowing of verses in the exordium had formed a case of plagiarism.

Prajñākaramati, the commentator on the Bodhicaryāvatāra, of whom I shall have more to say later on, agrees with Tāranātha as to the common authorship of the Çıkshāsamuccaya and Bodhicaryāvatāra 1).

I have found nothing in the text itself to contradict the statement of Tāranātha as to the age of Çāntideva. One point notably confirms it. The pandits who translated the book into Tibetan were three in number: two Indians, Jinamitra and Dānaçīla, and one Tibetan Ye-çes-sde<sup>2</sup>) (Jūānasena). Of these the last two<sup>3</sup>) flourished under the celebrated Tibetan king Khri-lde-sron-btsan who reigned \$16—838 A.D. A century and a half seems to me an interval just such as one would expect between the composition of a book of this kind and its translation for the use of the Tibetans, whom one would naturally suppose to have been more anxious in the early days of their conversion for the old scriptures than for quite new works. In any case 800 A.D. will be admitted as the latest possible terminus ad quem.

The terminus a quo is somewhat more difficult to determine.

Unlike the commentator of the Abhidharmakoçavyākhyā Çāntideva quotes only Buddhist authors; and of their chronology we know but little. It must suffice to say that Çāntideva represents an advanced stage of Buddhism, in a somewhat scholastic

<sup>1)</sup> Besides the passage quoted in the last note compare Bcp. ad I. 25 (p. 32 of Poussin's edition in the Bibl. Indica) and Bcp. ad V. 104 quoted below in Additional Notes (to 66. 15), where the Çıkshūso is cited as the work of Çāstra-Lṛt ( $^{\circ}$ Lāra), a natural description by a commentator of his author.

<sup>2)</sup> A portrait of this worthy is given at the beginning of the volume of the Tanjur (India Office copy) containing the present work.

<sup>3)</sup> See G. Huth in Sitzungsb. der K. Preuss. Akad. der W., Phil.-hist. Kl., Bd. XV (1895) pp. 274-75.

aspect, but with very slight references to Tantrism 1) and these too uncontaminated by the peculiar mystic hedonism 2) which dragged down some of the later literature to the level of very thinly veiled  $K\bar{a}ma$ - $c\bar{a}stra$ .

In spite therefore of the miraculous details<sup>3</sup>) with which Täranātha has overlaid his account of our author, I consider that the period indicated by him, from the age of Dharmapāla till shortly after the death of Çriharsha, i. e. the middle of the VIIth century, as substantially correct.

It will be seen from the extracts from Dīpaṃkara below (§ 3) that Çāntideva was regarded by an Indian Buddhist scholar early in the XIth century as one of the greatest Mahāyāna doctors; while to Tāranātha and the other Tibetan writers who form the authority of Wassiljev (Buddhismus, pp. 290, 314, 326) his name is equally familiar.

#### § 3. Relations to extant Buddhist literature.

The present work being practically an anthology, it is most important to consider the accuracy of quotation shown by the author.

Especially when compared with the vague and loose way in which Brahmanical commentators often cite their authorities, it

<sup>1)</sup> It is perhaps characteristic of the Buddhism of Tibet in the 9th century (as I have found it in Nepal at the present time) that precisely one of these few mystic passages in the book (139.4—140.12) which we should most gladly (for Çāntideva's credit) have passed over lightly, is selected by the Tibetan translators for repetition at the end of the book. It is evidently meant as a kind of devotional exercise in connection with the reading of the book, like the 'dhyānas' printed in native editions with the Bhagavadgītā. Minaev (Zap. IV. 226) emphasizes the non-tantric character of Çāntideva's works.

<sup>2)</sup> Poussin Bouddhisme Ch. V, § 2; some extracts of this kind occur in the Subhashita-sangraha (see p. VIII below).

<sup>3)</sup> Geschichte pp. 165—167. Taranatha's naive confession (p. 167.18) of absence of topographical confirmation of one of his statements, reads as though he had made some attempt to verify his sources.

may be maintained that Çāntideva's bibliographical standard is a remarkably high one. He not unfrequently cites chapter 1) as well as treatise.

In the case of all extant works I have collated his quotations<sup>2</sup>) with MSS. Even when these have been early palm-leaf copies, it will be seen, I think, from my notes that the readings preserved in the anthology are better than those of the original MSS.

Different recensions from those which we possess have been in some cases used.

An interesting case is the extract (57. note 2; compare Add. Notes) from the Sampharakshitāvadāna, a tale included in the collection now called Divyāvadāna. It is a case of a 'textus ornatior'.

The short extracts from the Avalokanā-sūtra (89, 90) a work incorporated in the Mahāvastu under the title Avalokita-sūtra, have likewise a bibliographical interest, as they represent a text quite independent of that preserved in the somewhat modern MSS. on which M. Senart has had to rely for his admirable edition (Mhv. II pp. 362, 369). In one case, that of the Daçabhūmi, we have fragments of a MS<sup>3</sup>) at least as old as Çāntideva's time. Here too our author's accuracy comes out well.

It would be incorrect, however, to suppose that the whole of the extracts were specially made by Çāntideva for the book. The evidence of the Madhyamaka-vṛtti and Mahāvyut-

<sup>1)</sup> In some cases he has unfortunately omitted the name of the book and named only the chapter-title. An instance occurs at 134 7, where the identification is given in «Additional notes» ad loc. Unidentified cases probably occur at: 165.17 313.1; but see 52, note 1.

<sup>2)</sup> Except a few of the shorter extracts from the Samudhi-ruja (Candra-pradipa), and one or two passages in the Gandavyuha, where there is no chapterdivision to guide one.

<sup>3)</sup> See 291 note 7 and the plates appended to the present work. I hope to return in the future to the criticism of this fragment.

patti') seems to show that certain passages from authoritative books were regularly quoted and requoted as stock-pieces. I have called attention to several cases of this in the Summary of Contents, and in Index I by the use of the expression 'locus classicus'.

Kindred to this subject is the relation of these Sanskrit Mahāyāna books to the other Buddhist writings. I have elsewhere (JRAS. 1898 p. 870) pointed out in detail the position of Mahāyāna writers in regard to the older documents of the religion, taking as my chief text the extracts at pp. 210—222, which are neither translated nor adapted from the corresponding Pāli passage, but represent the Mahāyānist's handling of the «common tradition of Buddhism» 2).

### Quotations from Çantideva in Sanskrit.

It will hardly be expected that many allusions should be made in extant Sanskrit literature to an author so late in Indian Buddhist history as ours. I have however found two quotations from him in the Subhāshita-saṃgraha an anthology discovered by me which I propose shortly to publish. These are some extracts from the Bodhic. IX (Subh. 28.6): and later on (96.5) another passage or passages not identified d. Both are introduced by the phrase: Çāntideva-pādair apy uktam.

The relation of Prajñākaramati, the author of the commentary on Çāntideva's Bodhicaryāvatāra, at present in course

<sup>1)</sup> Cf. 67 n. 2. I generally exclude the testimony of the Bodhicaryavatara-commentary as to which I speak below; on the other hand the works described below (pp. X—XII) sometimes quote these stock passages. Atīça (Tanj. 31. 308a) cites others.

<sup>2)</sup> Another parallel is the quotation at 76.7—15; compare Ang-n. VII. xlvii.

<sup>3)</sup> I showed to my friend la Vallée some passages; and some of these he printed in Le Muséon N. Sér. Tom. I.

<sup>4)</sup> I quote the opening stanza:
yathā gāruḍika[h] stambham sādhayitvā vinaçyati |
sa tasmime ciranāshte'pi vishādīm upaçāmayet ||

of publication'), to the Çikshāsamuccaya is, I believe, unexampled even in Indian literature. Prajñākaramati frequently refers to the Çikshās. by name, quoting as from it, not only the original portions of the work, but also in some cases the passages quoted by Çāntideva, and this too without indication of their ultimate origin. The curious feature, however, of the book is that not only these (exceptional) instances of specified quotation from Çāntideva, but also the whole number of the very abundant quotations in the work from named sūtras are, with two or three exceptions, taken direct from the Çikshās. I say 'direct' advisedly, because in several instances not only are groups of quotations 2) reproduced in the same order, but even the actual words used by Çāntideva in introducing or coordinating them 3).

References to Çantideva by Indian authors preserved in Tibetan.

The Mahāyāna-literature preserved in the Tanjur also supplies a number of references to Çāntideva and his works. I have noted several in three of the other works included in the volume of the Tanjur (Mdo. 31), at the head of which stand the Çikshāsamuccaya-kārikās and the Çikshāsamuccaya itself.

1) The Çikshāsamuccaya-abhisamaya, a short tract standing next to the Çikshas. in the Tanjur (221—222 a) and doubtless meant to be read as a pendant to it.

The opening verse states that «Çantideva touched the feet

<sup>1)</sup> Paricch. 9 printed in «Bouddhisme. Etudes» pp. 234 sqq. London, 1898 (from «Mémoires couronnés». Acad. royale de Belgique. Tom. LV); Par. 1—5 etc. in Bibl Indica. N. Ser. n° 983-; both publications by L. de la Vallée Poussin.

<sup>2)</sup> See 'Additional Notes' to 8.15, 9.8, etc., etc.

<sup>3)</sup> Compare Çi 120.3, 5 with Bcp. ad. V, 54 and Çi. 144.9 with Bcp. ad V. 87. A full index of quotations will appear in la Vallée's forthcoming edition. English readers will recall the use made by later writers of that curious «Çikshāsamuccaya», Burton's «Anatomy of Melancholy».

of Manjughosha [having] collected from all the sutrantas passages for teaching, 1).

The author of this tract is called in the short title at the commencement simply 'the (man) of Suvarṇadvīpa' 2), but in the colophon 'Suvarṇadvīparāja-Çrīmad-Dharmapāla' 3). The book was 'recited' 4) (?) to Kamala, the traditional 5) guru of Dīpaṃkara in Bengal and to Dīpaṃkara himself. It would thus be not later than the beginning of the XI th century. In view of the assertion that the attribution of the Çikshās. to Çāntideva rests on an erroneous 'Tibetan record', it is worth noting that the book is thus the work of a stranger to Tibet, and was 'translated' (into Tibetan) by Dīpaṃkara and the bhikshu Thsul-khrims-rgyal-ba.

2) The Çikshākusumamañjarī (ff. 222 a—246 a) by the 'great pandit Vairocanarakshita') of Vikramaçilā', in Bengal),

<sup>1) 221.</sup>n. 3—4: तहस्र यते 'नुष्ठ्र-स्र ग्रुं'(त्रुव्यस्त्र न्तुव्यस्त्र प्रें) गुर्वायस्य प्रस्

<sup>2)</sup> নৃষ্ঠ ম:্ন্রু ন'ম

<sup>3)</sup> স্থ্য-সূত্র-সূত্র-স্থান্ত্র-স্ক্রিম-স্থ্র- Compare Sarat Ch. Dās, JBTS. vol. I. i. 8 note ‡, a passage apparently taken from some book which (as so often!) he does not specify.

<sup>4)</sup> 기정도적; but Sarat Ch. ibid. p. 31 and (with him) Waddell 'Lamaism' p. 36 say «delivered».

<sup>5)</sup> Sa'rat Ch. op. cit. p. 8, note +.

<sup>6)</sup> The form is certain as it appears in translation at the beginning, and in transcription at the end, of the book. Our copy has Vikramaçilä.

an author of whom I have found no other mention than the notice in the «Life of Atis'a» 1) that he studied under A. at Vikramaçilä.

This work, as its name suggests, is written on lines similar to the Çikshās.; and for the most part may be regarded as a direct imitation of it. It quotes from the same  $s\bar{u}tras^2$ ), and discusses  $ciksh\bar{u}$  under the same nine-fold classification adopted by Cāntideva.

It will be seen from the comparative table below 3) that the whole plan and framework of our book are most closely followed.

Later in the work we find actual plagiarism; for at f. 243. a. 3 not only is Kārikā 23 b of the Çikshās. borrowed, but followed by the identical quotation (from the Vajracchedikā) with which Çāntideva illustrates (Çikshās. 275. 10-13) his memorial verse. On the same page Kārikā 24 b is also borrowed, or adapted ), and illustrated by a reference to the dialogue of Sudhana and Maitreya, with the omission (as also in Çāntideva, Çi. 276. 13; cf. Bodhic. I. 14) of the name of the book (Gandavyūha) where the dialogue is given.

The three vardhanas are discussed 248 - ad fin.

which may be compared with the Tib. of Kar. 24b printed below, just before the text.

<sup>1)</sup> Translated by Sarat Ch. Das in JBTS, vol. I. See p. 17.

<sup>2)</sup> e. g. Candrapradipa 238. a. 2; Akshayamatısütra 229. a 2; Ugraparıpr. 229. a. 5.

<sup>3)</sup> Çi-kus. 225a. on ātmabhātarakshā and bhoga-r° } Çi-s. Ch II sq; Ch. XIV

" 229a on cruta with quotation from Ugraparipr. } " XI (cf. ref. to Ugrap°).

" 229, 230 on the aranyavāsa wild beasts, visit of king (230 a 4).

" 234b—238a on smṛtyupasthāna. " XIII

" 241 ātmabhāvaçuddhi, bhoga-ç° " VIII 242 puṇya-çodhana. " XV } Kārikās 17, 21.

That the Çikshāsamuccaya is not referred to by name will surprise no one acquainted with Indian literature 1).

3) The Bodhimārgadīpa-pañjikā (ff. 273 b—334 a) by Dīpamkara called Atīça (first half of XIth century).

In this book Çāntideva is repeatedly referred to, and mentioned amongst the chief Mahāyāna-doctors<sup>2</sup>). Besides the lists detailed in the note there is a list of doctors who 'elucidated the meaning of Sūtras', worth quoting here: Nāgārjuna, Āryadeva, Candrakīrti, Çāntideva, Bhavya, Açvaghosha and Candragomin: (324 b)<sup>3</sup>).

Numerous quotations are made from Çāntideva's works. Of these the most important occurs at 303 a where we read: «Ācārya Çāntideva in the Çikshāsamuccaya [says:] 'following all Buddha's word' (etc., Kār. 19 b)')»; later on (317. a. 7) we find mention of «the sūtrāntas and [works] made to illustrate the meaning of other sūtrāntas: Sūtrasamuccaya, Bodhisatva-

<sup>1) &</sup>quot;The normal attitude of a Hindu towards his sources is silence", E. W. Hopkins, 'The great Epic of India', p. 63.

<sup>2)</sup> In the opening verses we find an enumeration: Lama Gser-glin, Çāntideva (associated with the Bodhisat Mañjughosha cf. note 3 below, and Bodhibhadra (ﷺ); at 319 a 7: Nāgārjuna, Āryadeva, Candrakīrti, Bhavya, Çāntideva, Bodhibhadra.

<sup>3)</sup> Just below we are told that 'Çāntideva too according to the precept of Nāgārjuna, having gained the inner meaning of Mānjughosha saw the truth'. ব্যান্থ্য নুত্ৰ নুত

<sup>4)</sup> ฏิ๊บ'កุរ៊ត្ត'ថ្មិ'រា'ម្ចិស្តិ'រក្សាប់ក្រុក្សាត្ត'រកស្នាប់ក្សាត្ត'រកស្នាប់ក្សាត្ត'រកស្នាប់ក្សាត្ត'រកស្នាប់ក្ ಪ្លាប់ក្សាត្ត ក្រុក្សាស្តិត ក្រុក្សាស្តិត ក្សាស្តិត បានប្រាប់ក្រុក បានប្រាប់ក្រុក បានប្រាប់ក្រុក បានប្រាប់ក្សា

bhūmi, [Bodhi-]caryāvatāra, and Çikshāsamuccaya». The selection of these four works seems to me significant especially as the order appears to be mainly chronological.

#### § 4. Language

(Dialect, grammar, word-formation).

The literature of Buddhism rests, as all scholars will admit, on a basis originally vernacular. With the rise of the varied divisions in the church the linguistic aspect of the literature becomes more complicated. In the days of Açoka only slight dialectic variations are necessary to make the official language of the edicts intelligible in the several localities where they are promulgated.

In the case of the Sthaviravädins (and possibly other sects) who adopted the Pali, descended from the vernacular and underlying, or represented by, the language of the Edicts, the stages seem clearer. We get an early form in the newly-discovered Dharmapada<sup>1</sup>), an intermediate stage or stages in the older verses of the Pali Piṭakas and a later stage in the ordinary Piṭaka-prose.

The linguistic history of the numerous other sects is not so easy to trace.

The statement of Wassiliev (Buddhismus, 294 [267]), founded on Tib. authorities, that the several schools of Buddhism identified themselves with special forms of speech is very credible<sup>2</sup>).

In any case it is abundantly clear that the Buddhists who wrote Sanskrit, did so with Pali-Prakrit originals, whether spoken

<sup>1)</sup> Le manuscrit kharoşthi par E. Senart J. As. Sept. 1898.

<sup>2)</sup> Of the Buddhistic Apabhramça attributed by him to one school, I hope shortly to publish specimens discovered by myself, with verification from the Tanjur.

or written, as their sources and models, lying in the earlier periods close behind them.

A curious instance of the consciousness of something else than Sanskrit as the real underlying sacred language is found in the charm occurring at 142.15 quoted from the Vidyadharapiţaka where the conclusion is practically a sentence of Pali. This is no doubt used as a liturgical and thaumaturgic language just as Sanskrit in its turn is used in the far East; or as Latin 1) is used in the West. Childers in his Pali Dictionary makes much (sometimes a good deal too much) of the alleged ignorance of 'Northern' Buddhists in misunderstanding of Pali (and Prakrit) forms. Some of these were no doubt wrongly?) Sanskritised in course of time. One of his instances is phāsum. This word occurs in a sūtra (of some antiquity)3) quoted in the present work; see p. 129.5. In the note on this passage I refer 1) to 32.2 to show how phasu came in Buddhist usage to have this meaning. One sees here that the word, standing side by side with sukham which is quite sufficient for the sense, is simply put in for its pleasant archaic ring to the ears of the faithful.

Another good instance is the form  $gahanat\bar{a}$ , occurring at 172.3 in a kind of Decalogue belonging to the very earliest material of Buddhism. Here the old vernacular form was clearly kept for its venerable associations. It could deceive no Indian Buddhist reader from the clearness of the context, in spite of its

<sup>1)</sup> Compare Shakspere, Hamlet I. i. 42. The belief in the efficacy of Latin for laying ghosts survives amongst Roman Catholics in England.

<sup>2)</sup> When I find how wonderfully well even as late as the IXth century the pandits who translated the Prakrit Dohakoshas into Tibetan understood the extremelly difficult forms of that work, I must unhesitatingly reject Childers's supposition (Dict.) p. 536 et al., that the 'Northern Buddhists' were misled by ignorance of Pali.

<sup>3)</sup> p. 55 n. 3.

<sup>4)</sup> I had not seen Dr. Hörnle's instructive parallels from Jain usage with his optional explanation (sparçanārha); since adopted by Dr. Pischel (Gr. Pr. § 208). See also Dr. Leumann's review in WZKM. III. 342 sq.

formal¹) resemblance to gahana 'deep'; that the Tibetan translators were not deceived is observed in my note on the word. Another case of retention of Prakrit sounds (vedh-for vyath-) is noticed at 35. n. 11 Moreover if the forms samkalikā, samkalī-bhūta at 211.9, 11 be compared with the corresponding Pali samkhalikā at Majjh. I. p. 58, med., it will be found that the confusion of forms is sometimes on the side of the Pali tradition²) and that the Sanskrit-writing Buddhism preserves the etymological one.

Under the head of sandhi note puno'pi (194.14) and yathariva (304.10).

Under noun-forms 3) note the instrumentals in -eno and genitives in -asyo at 194.7 and 195.11 (verse passage). With the former we may compare the Pkt -cnam, and note as an analogy (if there be no actual reminiscence) the Vedic verse-form -enā4). svastinā occurs at 104.11 (and note 5) and 116.2 (prose). In noun-genders we find dhātu as a feminine (138 n. 3) as often in Pali; palāça as a masc. (242.8); and possibly (but see Pischel, Gr. Pr. § 379) ādi no longer neuter in the phrase ādim krtvā 292.5 (note 2).

Pronouns ayu for ayam (in verse) 103.5; 206.2 si 'his' 302.5 and note. ettaka 174 n. 3; tātuka, yātuka 346.16 (similar forms in Pischel § 153).

<sup>1)</sup> I was at first disposed to alter the form to  $gahanat\bar{a}$ ; but the subsequent discovery (see Additional Notes) of another quotation of the same passage confirms the text as I left it.

<sup>2)</sup> See Senart cited in my note. The curious double form of  $crikhal\bar{a}$  in Prakrit with lh or l (Pischel § 213) may have helped in the confusion

<sup>3)</sup> I have not tabulated here the forms  $rsh\bar{\imath}bhih$ ... $rsh\bar{\imath}n\bar{\alpha}m$  occurring together in the Dharani quoted at 331.s, s as these read to me like a deliberate sacrifice of grammar to metre. Cf. gen. pl. - $\bar{\alpha}na$  in verse (17.1, etc.). The MS. (valcat quantum) actually reads a form in - $cn\bar{\alpha}$  at 347.5, which I have preserved.

<sup>4)</sup> Similarly in the genitive Whitney allows for three passages of the Veda a form in  $-asy\bar{a}$  (- $asi\bar{a}$ ) (e. g. Rv. I. 162. 19). The above two forms are confirmed by MSS. of the book quoted (cf. Add. Notes ad loc.). With bhikshusya (155. 1) cf. Frank e, Pali u. Sk., p 66; and with  $bal\bar{a}to$  (4. 1) ibid. p. 122

Verb-forms. The imperative  $2^{nd}$  pers. plural uses, as regularly in Pkt. (Pischel § 471), the  $2^d$  pers. of the indicative; see 61 n. 1. The incorrect present-form dadanti (335.10) occurs also frequently in the late portions of the Mbh. 1). More interesting is the future form  $k\bar{a}hiti$  (101.6) from kr; cf. Pischel § 533 ad fin. sincishyati (155.1) yunjishyami 2) 201.4; and bhesyanti (45.12, 46.16) though phonetically nearer Skt., are also formed on Prakrit principles. The potential stiya = syāt (115.2) is a curious and indeed questionable form; the more usual siya occurs at 302.3. Of the s-aorist (cf. Pischel § 516) examples are  $kr\bar{\imath}dishu$  92.12 and the curious form mucyishu from the passive base. Perhaps also  $crn\bar{\imath}shu$  (94.21). °tāpsīs 20.7.

For the gerunds the distinction between-tvā and va is not observed, as happens also in Pkt. (Pischel § 581) and occasionally in Sanskrit (Whitney § 990 a). Examples: parivarja-yitvā 113. 18; vinivartayitvā 130. 13; adhyāvasitvā 200 n. 3. daditvā occurs (302.7) also in Pali.

Amongst forms in -ya, vijahya occurring twice in 106.11 is noteworthy. Possibly to make metre we ought to read one or both forms vijahāya, according to Prakrit usage (Pischel § 591). The passive participle jighatsita used actively (274.7) is an example of the later Buddhist (and vernacular) usage, of which the stock-example is the name Avalokiteçvara.

Amongst exceptional causals note dhamayati (178.3) Pali dhameti, and dandāpayati (63.13; 67.10) with which compare Pischel § 552 and Whitney cited at 64 note 4.

The compound verb pottīya- (174.7 and note) is, as noted, thoroughly Prakritic.

Under the head of word-formation we may note the Pkt. suffix -ima (Pischel § 602) in purima 177.7, 193.9.

<sup>1)</sup> Hopkins, 'Great Epic' 265.12. In verse plural-forms like pūjayi (4.18) occur.

<sup>2)</sup> A prose-passage, and from the same archaic sūtra as referred to above à propos of phasu.

-kā in ghātikā 269.2 prekshikā 52.18, 267.15 seems to be used like -tā to express a state. Another class of formations which I have not as yet found elsewhere are the abstracts in -tā, -nā, -anatā formed not direct from verbal roots after gunation, but directly from the present-stem. Such are: anutsrjanatā (srjat) 183.9; vipaçyanā 108.16; avamanyanā (manyate) 9.7 (sic lege), 92.6; akrudhyanatā 35.9; aparitasyanā 36 n.1; anācchindanatā 126.16; and even pratihanyanā 251.14, which must come from a Passive base 1).

In the common compound word hrīrapatrāpya the retention of the nominative form in the first member (sometimes allowed even in Class. Skt. for nouns in r; Whitney 1250. f., cf. Pāņ. VI. iii. 25), is due, no doubt, to a reminiscence of the Pāli-Prāķṛt hirottappa.

#### § 5. Lexicography.

The vocabulary (Index II.) has been arranged to include the chief words of rarity, difficulty or linguistic interest.

It may, however, not be out of place here to call attention to several verbal roots occurring which appear to be new to be literature either as to form or meaning, although registered in the Dhātupāṭha. See the entries under the roots kuṭṭ, cagh, jhash, paṃs, pac. Derivatives from sphaṇḍ (172 n. 1) and probably from \*cip (182 n. 1) also occur.

#### § 6. Metrics.

No essay has been as yet written on the metre and prosody of Buddhist literature as a whole. Nevertheless, the subject is one of great importance to the editor of texts, as well as to the

<sup>1)</sup> Since writing the above I find that this very class of formations provoked the wrath of Kumārila. See Tantravārttikū p. 173. 19 quoted by Poussin JRAS. '02, p. 371 note, where paçyatā (not as yet found) is given as an example of barbarism. Cf. also vikiraņa Av.-ç. 96.7 and Speyer ad loc.

critical student. This has been recognized by Prof. Fausböll in the valuable appendix to his first edition of the Dhammapada (p. 436 sqq.), while in the short preface (pp. VI, VII) to his new edition he expressly pushes further the results obtained by metrical criticism.

One must not ask too much of the pioneer who brings out an editio princeps. But it certainly would have been well if editors of verse-texts both Sanskrit¹) and Pāli had paid more attention to metre. Is it too exacting to propose as a canon for the editor of the future that no one has a right to print as verse, without note or comment, lines that will not scan? If new rules are required let him enunciate them in his preface. (The present remarks are an attempt in this direction). If after every deduction has been made, the 'legitimus sonus' does not appear, then let him note the fact in his commentary. This will be tantamount to an admission that the true text has not been preserved, or to an invitation to the critical ingenuity of the scholarly reader.

#### Prosody.

In Buddhist Sanskrit poetry the general rule that any two consonants suffice to make the preceding vowel 'long by position', does not apply.

It seems to me not improbable that the former existence of a very large body of Buddhist poetry<sup>2</sup>), where less prosodial strictness prevailed, may account for some of the discrepancy in the native authorities on Prosody, as to what constitutes 'position' <sup>3</sup>).

A good typical passage for the study of these metrical usages is the extract from the Ganda-vyūha at pp. 101—04,

<sup>1)</sup> In Buddhist literature the most flagrant instances are the editions of the Buddhist Text Society of India. As to Epic literature compare Hopkins, Great Epic Ch. IV.

And possibly also popular song-literature, less strictly composed.
 See the valuable essay of Weber, Ind. Studien VIII. 219 sqq.

especially as here we have been able to control the readings of our MS by an ancient Codex of the sutra quoted.

Here, then, in a single line (102.5) we find vowels short before mute -1-r or l (dharmatri ripūkleça) and at 102.8 before mute -1-v, (varădvīpa)<sup>2</sup>). It may be noted that all the examples from the Gaṇḍavyūha, if not vowels at the end of a word (cf. Weber, Ind. St. VIII. 226.1) occur all at the end of members of a compound. The case of  $\bar{a}dvit\bar{t}ya$  (195.16) seems to go a step further.

The licence however extends beyond the case (familiar from Latin usage) of a mute followed by a liquid. In a single line (103.2) we find two short vowels before sibilant — nasal (maitri snehāsmṛti). Soft mute — nasal: priyājā (Rāṣṭrap. 21.6). Nasal — semivowel sāmyak° (18.11, where my note is unnecessary).

Many of these licences are possibly to be explained by reference to a Prākṛt original, which would of course give forms such as adutiya, sati and so on.

A similar influence is probably traceable in some curious cases where double consonants seem to be quite disregarded, a phenomenon with which we may compare in ancient times the spelling of the Açoka inscriptions, or in modern times our own ordinary careless English pronunciation of double letters as compared with that of Italian<sup>3</sup>). See tănnimna 54.1 (which should have been printed as a Trishtubh: see Add. Notes; 106.13, ŭjjvāl° (si vera lect.) 103.3. To the same category belongs a scansion such as the remarkable

āksāyākshāntī ākshobhya 328.3, where aksho is common, being pronounced indifferently as ākkh or ākh.

<sup>1)</sup> A licence exceptionally allowed in Classical Sanskrit poets. See Bollensen in ZDMG. xiv. 291.

<sup>2)</sup> So too priyadvesha 206.4 (from Lalit.-v.), and compare Bollensen ZDMG. xiv. 292.

<sup>3)</sup> Max Müller gives an analogous case from the Rgveda. 'Vedic Hymns' (S B.E. vol. 32) p. cix.

Not less suggestive of Prākritic influence is the case where a short vowel is scanned long before a consonant +r e. g. parī-gṛhītā 43.6,8.

Anusvāra. As early as the Pāli Canonical texts we find anusvāra regarded in two opposite lights:

- 1) an evanescent sound liable (α) to be dropped or (β) to be elided with the preceding vowel like final m in latin. See Dhammap. v. 74 and the exx. cited by Fausböll (ed. 1. pp. 268—9) ad loc. As to analogous Vedic usage see F. M. Müller, 'Vedic Hymns' (S. B. E. vol. 32) p. CXVII;
- 2) a strongly pronounced nasal, which may be scanned long irrespectively of the natural quantity of the preceding vowel. Example: Majjh.-n. I, p. 168.7.
- Of 1 ( $\alpha$ ) examples are quite common. It will suffice to cite the genitive plural in  $-\bar{\alpha}n\bar{\alpha}$ , often found in verses both in Buddh. Skt. and also in Pāli. 1 ( $\beta$ ) is rare, but I think not unexampled in Buddh. Skt. Of 2) examples are quite common in at least one poem the Bhadracarīpraṇidhāna [297.3 (twice), 5 and note] and the usage occurs occasionally elsewhere 1). In Prākṛt it is frequent 2).

### Metre.

It will hardly be expected from the editor of a collection like the present which is only partly in verse, and verse of widely varying dates, to give a minute metrical analysis of all the verse-passages here quoted. Still in the absence of any work even on Sanskrit metres in general (still less on the metres of Buddhistic poetry) at once comprehensive and practical<sup>3</sup>), a short classified

<sup>1)</sup> e. g. Samādhirāja (Candrapradīpa): so that at 194. 13 the text, which I now find to be confirmed by the R.A.S. Hodgson MS., may stand, and need not be amended as I suggested in the note. Compare also 17.4 (from the same work).

<sup>2)</sup> Exx. in Hāla, Weber's ed. 1, Intr. p. 47. See also Pischel, Gr. Pr. \$\$ 348—350 on the whole question, comparing §\$ 178, 179.

<sup>3)</sup> i. e. to occupy the same relation to the native authorities and to usage that Whitney's Grammar does in matters of language.

summary of the chief metrical features of the present work may be acceptable.

The metres may be thus arranged:

- I. Gloka, and
- II. Trishtubh-Jagatī the two commonest metres.
- III. Fixed metres (aksharachandas)—to which group indeed the greater part of class II really belongs. Here we may subdivide thus:
  - 1. A new metre 242-3.
  - 2. Dodhaka 2, 256, 297, 327-347.
  - 3. Totaka 203-207.
  - 4. Rathoddhatā 101.
  - 5. Vasantatilaka 1, 217.12.
  - 6. Çardulavikridita 259.
  - 7. Mālinī 366 (last stanza; not in Tib.).
  - 8. Pramitākshara 195, 318-320.
  - IV. The intermediate class called Ardha-samavrtta.
    - 1. Pushpitāgra 195.6—11, 257.
    - 2. Aupacchandasika 1.
    - 3. Vaitālīya 237-241.

### V. Mātrachandas.

- 1. Āryā (ordinary type) 155.4-9.
- 2. a new variety (?) 262.
- VI. Metrical prose (?) 164.8-7, 262.

I. As to the *cloka* the passages quoted in this metre are mostly of the ordinary type. On reading the excellent chapter on Epic metres in Prof. Hopkins's 'Great Epic' I perceive that certain corrections which I had proposed on metrical grounds become unnecessary in view of the usage of the earlier clokawriters. Thus at pp. 14, l. 8 the reading of the MS. (see note 1) may stand. It is merely a case of a hypermetre (here with the

third  $vipul\bar{a}$ ) really common in early clokas, just as I had myself found it in the trishtubh-group (p. 92, note 4) later extending it (p. 160, n. 5) to the cloka. See Hopkins op. cit. p. 253. Similarly at p. 45.1, nothing need be altered, if we regard it merely as hypermeter with the second  $vipul\bar{a}^1$ ).

II. It would certainly have been clearer if I had from the first treated the *Tristhubh-Jagatī* class as a more or less free metre, instead of attempting, as I did more especially in Fascic. I., to make the lines conform to the classical norm of Indravajra. As a matter of fact the great majority of the lines do conform to this norm, but traces of earlier usage, analogous to those occurring in the Mahābhārata, are constantly found. To the frequent hypermetron we have already referred: and in the same note (p. 92, n. 4) I point out the easy 2) transition to Jagatī (Vamçastha). The resolution indicated at 217 n. 4 seems unusual, nor have I found even in the numerous Epic forms of Trishtubh collected by Hopkins an exact parallel for the development noted at 299 n. 2.

III. On the not very numerous metres of this class not much need be said.

We may take first the unidentified or new metre occurring at pp. 242, 243. As there observed (note 5) the arrangement of syllables occurs as the first  $p\bar{a}da^3$ ) of a longer metre (*Upasthita-pracupita*). In the passage before us we also find line broken by two cæsuras: and moreover the initial long syllable, as so frequently, is liable to resolution. Thus the final result is:

- | ---- | --- | --- | |

<sup>1)</sup> An example of the fourth *vipulā* 'almost completely absent in Classical writers' (Hopkins) occurs at 127.10.53.9 is a rare cloka-form. See Hopkins p. 457 (\$\frac{1}{2}\$ 45).

<sup>2)</sup> Accordingly the correction at 80.8 seems superfluous.

<sup>3)</sup> It also occurs as the first pada of two stanzas in the Mahabharata; Hopkins, Gr. Epic p. 352.

Only nr. 2 the simple dactylic Dodhaka can be called a favorite. In the last of the passages cited (p. 327 sqq.) it is handled with some freedom, dactyls (---) being frequently resolved into ----.

- 3. Totaka is closely analogous to the last with 4 anapaests in each pada in place of the 3 dactyls and spondee.
- 4—7. Of Rathoddhatā, Vasantatilakā, Çārdūlavi-krīḍita and Mālinī we have, as will have been seen, only a few examples. The second occurrence (217. 18.14) of Vasantatilaka is interesting as coming after a trishṭubh, thus illustrating the development of the stanza (noted by Hopkins p. 333) from the hypermetric trishṭubh.
- 8. Pramitākshara. I take this metre last, because, as will be seen from 318 note 3 and the notes (esp. 321 note 1) and variants in the succeeding pages, the free treatment of the metre places it as a transition between this class and classes IV and V. It is of interest to note that the few pramitāksharas occurring in the Mbh. are associated with lines of the latter class (Hopkins p. 353).

Summarizing the usage of this class (fixed metres) as whole, we may note that none but the Dodhaka (no. 3) is much used and that this is handled in the free manner characteristic of early poets.

IV. Ardhasamavrtta, metres of unequal padas. Of Pushpitagra we have two examples which call for no remark 1).

The only example of Aupacchandasika occurs in the few verses in the introduction, doubtless by Çantideva himself.

Of Vaitālīya closely allied to the last we have a more interesting example, pp. 237—241, and as it is taken from the Lalitavistara, of which MSS are at least numerous though none are ancient, one can discuss its details with increased confidence.

<sup>1)</sup> See Add. Note to 195.12, 13 as to what seemed a variety of Pushpitagra. The variants illustrate the difficulty of dealing with metre on the basis of a single MS., even a good one.

It will be seen from the notes that the metre is handled with considerable freedom, though not more so on the whole than in the 30 instances occurring in the Dhammapada analysed by Fausböll (ed. I, p. 441).

# V. Mātrachandas (Āryā etc.).

There are very few examples of Aryā in the book.

- 1. The three stanzas on p. 155, ll. 4-9 are possibly Çantideva's own.
- 2. The passage at p. 262 is more interesting, surrounded as it is by what looks like metrical prose. I have called attention in the note (3) to the peculiarities, but the passage is too short to found elaborate theories on it, though it has a somewhat primitive appearance, metrically speaking.

VI. I have ventured to call p. 262 lines 9—12 and probably also ll. 1, 2 of the same page, 'metrical prose'. I place provisionally 164.3-7 under the same heading; though possibly the future editor of the Suvarna-prabhāsa (in the present series, I hope) may have more to say about it.

# § 7. On the MS. and the versions, Tibetan and Chinese

(with a description of the Plate and of the portrait [p. I]).

The unique MS. 1) on which the text of the present edition mainly depends is written on stout paper, of the kind generally employed (in cases where palm-leaf was discarded) in Nepal from the XIVth to the XVIth century. It has no glaze and is of a brownish white colour, the edges being smeared with yellow 2). The MS. in written by two scribes, as is shown in the Plate fig. 1 which

2) The same applies to a part of the body of the last page shown in Plate fig. 2,

where the yellow portion appears darker in the photograph.

<sup>1)</sup> Cambridge University Library (Wright Collection) Add. 1478, described in my printed Catalogue at p. 106. The India Office MS. is, as I have stated in the preliminary Introduction (to fasc. I), a mere copy of this MS.

reproduces the pages where the second scribe finished his task and the first resumed. In my description of the MS. (Catalogue p. 106) I estimated the age of these writings as 'XIV—XVth century'.

In the writing of the first scribe the following early features should be noted:

The curve generally (though not invariably; modern form onapattih Plate, fig. 1 l. 2. col. 2) used for medial i.

The short form (without flourish) of medial  $\vec{u}$  (Fig. 1 1, 2 supadyate, giro).

Initial I and I (Fig. 2 ), 1. Iti; Fig. 1. 4. Içvaralı). Dh 1) (Fig. 2. 1 dharmā) and  $\varsigma$  (çreshthī Fig. 1. 2).

These four forms all show forms distinctly earlier than the Bengali MSS. of the XVIth century<sup>2</sup>).

Rengali MSS. of the XVth century are not common.

The best example is that reproduced at Pl. 33 of the Pal. Soc. Or. Ser. In this document I (initial) presents a different form from our MS, and p is a little nearer to the Kigari (in itself a mark of antiquity); but i (medial) and dh are notably more modern than our MS, and q slightly so.

Raj. Mitra's MS. (in aNotices» V. Pl. ii) belonging to Çaka 1417 also comes at the end of this century (1495) but is markedly more modern 3).

Of the XIVth century we have unfortunately no MSS. in Bengali hand to compare<sup>4</sup>), and can thus only be guided by the forms of certain letters which (notably i medial, dh and c) resemble

<sup>1)</sup> In inscriptions this form (d) last occurs early in the XIth century according to Bühler, Ind. Paläographic Tafel V, cols. xvi, xvii.

<sup>2)</sup> To this century belong several of the MSS. reproduced (rather roughly) in Raj. Mitra's «Notices» vol. 5 etc. See also Palæographical Society, Or. Ser. Pl. 82, A: 1, in spite of my doubts at the time when I edited the plate. Very numerous MSS since discovered and mostly examined by myself have left no doubt as to the meaning of the abbreviation «la. sam.». Accordingly the date of this MS. is Lakshmana Samvat 452 (A.D. 1571).

<sup>3)</sup> The date on Raj. Mitra's Pl. i. of his vol. VI seems to me doubtful.

<sup>4)</sup> Rāj. Mitra's MS. reproduced in "Notices" V. pl. iv. looks at first sight like an exception, but any one who will read the second line of the colophon (including the chronogram), not merely the figures, will see that he has mistaken Çaka for Vıkrama.

more closely our earliest Bengali MSS. (Pal. Soc. Or. Ser. pl. 81; end of XIIth cent.). Of the second scribe I have less to say because he writes a more conventional and less progressive hand, the 'Lantsa'. On the other hand it will be seen from the 'Table of Letters' that there is a certain amount of progressiveness in the writing even of the Lantsa type. There is, for example, no certain case of dh formed like Nagari \( \pi \) after A. D. 1216\( \frac{1}{2} \)). So that the evidence of this test-letter as formed by both scribes brings us to about the same time, the end of XIIth or beginning of the XIIIth century. If, therefore, any correction be necessary, it would be in the direction of making the MS. older and describing it as 'XIII—XIVth century'. Against this conclusion it must not however be forgotten that paper is very rare in Nepal at so early a date 2).

Regarding the punctuation and sandhi of the MS I made some observations in my preliminary Introduction [to Fasc. I]<sup>8</sup>). On the latter point I may here note that from Fasc. II of the text onwards I adopted (often for the sake of clearness) what seemed to be a fairly consistent of the MS., the extension of the use of avagraha to the case where initial  $\bar{a}$  follows final  $\bar{a}$  (not merely e or o).

On the marginal notes in the MS. see the preliminary Introduction p. V.

There are two colophons, which can be read in the Plate, fig. 2.

1) Cambr. Add. 1648; exact date verified by Prof. Kielhorn. 'Lantsa' is Hodgson's name (As. Res. XVI, Plates).

3) On the dot in the punctuation of Buddhist Sanskrit MSS., see also Kern

Jat-m., preface p. viii.

4) Consistency is not, however, a virtue of our scribes; even the spelling

dushkha (Prelim. Introd. p. IV. n 2) which I considered quite settled, is not adopted
by the second scribe

<sup>2)</sup> See my Cambridge Catalogue p. xxviii; and on the whole question of paper in the several parts of India compare Hörnle in JASB for 1900; LXIX. i. 121. A. D. 1354 is there given as the date of the earliest paper MS. in the Maithili writing.

As to the first, in the handwriting of the chief scribe of the MS, I know nothing of the Mahayanist Jāgaddala-paṇḍita-Vibhūtican dra who gave the MS. as a pious gift.

The second colophon, written in writing of the XIXth century and blurred in the photograph for the reason already mentioned, refers to the ownership of the MS. in much later times. Niramuni living at the celebrated Yampi-vihāra (cf. Cat. 77, 173) in Lalit-Patan is identical with the pandit who made (in 1832) the copy of the Bhadrakalpāvadāna now in the Wright-collection at Cambridge (Add. 1411; Cat., pp. 88—91). The handwritings agree, as I find on comparison with that MS.

Fig. 3 of the Plate has been selected as a specimen of the secondary authorities, the MSS of the now extant sutras quoted by Cantideva. The negative is one of a considerable number taken by or for me from a mass of fragments, which I discovered in the library of H. E. the Mahārāja of Nepal and subsequently obtained on loan at the India Office for my use. I propose to describe the collection in some detail in the full account of my Journey, which I have still to publish. At present I may say that I consider this fragment as the finest example of calligraphy among the palmleaves of the early period (IV-VIIth cent.) yet discovered. The squareness and regularity of the letters bring it nearer to the standard of a well-cut Gupta inscription than any example of penmanship that I have seen. It will be especially instructive to compare it with a good example of the Nepalese Gupta inscriptions, such as that of Amguvarman with date equivalent to A. D. 635 forming Plate I in my 'Journey ... in Nepal'.

The agreement of the two documents in several of the more important atest-letters is perfect; e. g. y (characteristically Nepalese) k, sh, s; also  $\bar{u}$  medial. As archaisms in the MS, note the forms of 1) I (initial) which disappears at beginning of VIth cent. 2) E (initial) with apex to left, cf. Bower-MS. 3) h formed like Roman J, III—Vthcent. only.

On the whole therefore, allowing for the more archaic character of epigraphic writing as compared with MSS., the sixth century seems the latest possible date.

### The Plates.

It should be here noted that in the photographic plate figures 1 & 2 are photographed to exactly half the size of the original. Fig. 3 is rather under half-size, as the MS measured (on the average of its much frayed and broken leaves) about 19 inches (48 to 49 centimètres).

The smaller plate at p. I. gives the traditional portrait of Çāntideva, reduced (1/2) from a drawing by a native artist (early XIXth cent.) contained in an Album belonging to the Asiatic Museum (St. Petersburg) which is to be published by d'Oldenburg in the present Bibliotheca. It is most interesting to note that the second portrait of our author mentioned below as existing in the Tanjur (London copy; not in the St. Petersburg copy) represents substantially the same physiognomy and costume, with some varieties of detail. The head forms in the opposite direction, but is covered by a similar cap, to which three horizontal stripes are added. The right hand instead of forming a mudrā (?) holds a small pātra like that figured by Gruenwedel in Myth. B. p. 114. The throne is rather more ornate in the Tanjur, and is sloped so that the feet there almost assume (in allusion to Cantideva's princely origin?) the forbidden rājalīlā-pose (infra 385.15).

# The Tibetan version.

The copy of the Tibetan version employed is contained in the block-print forming vol. ki (31) of the Tanjur (Mdo) in the India Office.

On the first page are portraits of Çantideva and of the Tibetan translator Ye-çes-de (see p. V.).

The translation seems to be fully up to the standard of intelligent literalness, characteristic of these works. So that its value to the editor of a unique MS. would be hard to overrate.

Besides this it has the advantage of representing an unabridged and consequently older recension of the text. Besides variants mentioned in the notes, I would call attention to the extract at p. 178.9 sqq. from a sūtra (Upāli-paripṛcchā) of which I have succeeded in discovering a fragment of the Sanskrit original. Here it is instructive to find that the Tib. agrees with the original text, reproducing all its (unnecessary) repetitions and verbiage, whereas our recension of the Çikshā-text at ll. 12—13 makes a judicious abridgement evam yāme yāme. Here the Tib. plods wearily through each watch! So too at 196 (note 5) the Tib. quotes at greater length. On the date of the version see p. V. above.

### The Chinese version.

In Nanjio's Catalogue its identity is concealed in a strange manner. The title (no. 1298) is rendered 'Mahāyāna-saṇgītibo-dhisattva-vidyāśāstra'. The author is said to be 'the Bodhisattva Dharmayaśas' 1) (i. e. doubtless Dharmakīrti) and it was translated A. D. 1004—1058. It was no doubt the imperfection of this description that prevented my lamented friend Mr. Watters from finding the version, in spite of my repeated enquiries as to anthologies in general. As it is, I am entirely indebted for such knowledge as I have of it to my friend Prof. Leumann, through whom I first learned its existence, and to his Japanese pupil Mr. U. Wogihara who has spared no pains in sending me every detail regarding the book that I enquired of him. As the discovery was only made during the printing of the last Fasciculus, the bulk of the information concerning it is necessary relegated to the 'Additional Notes'.

The Chinese version, two centuries later than the Tibetan, agrees more closely with our present text than the earlier version

<sup>1)</sup> The same 'Dharmayaças' is credited with the authorship of the Vajrasuci, elsewhere always ascribed to Acvaghosha.

does, as regards the compass of the text translated. See for instance Add. Notes to 195 n. 7, 199 n. 1, 235 n. 5, 250 n. 1 and other passages where the Chinese agrees with our Sanskrit in reproducing an abridgement of a longer version preserved in the Tibetan. On the other hand, the namaskāra to Mañjuçrī at the end of the whole work, wanting in the Tibetan, is reproduced in the Chinese 1).

In a few cases (less numerous than those just noticed) the two versions agree with one another in excluding passages found in our Sanskrit. A case in point is the passage 269.10—270.7 [compare 269 n. 4 and Add. Note]<sup>2</sup>). Still more interesting is the first line of Chapter XV (cf. Add. Notes), which reads almost like a criticism on Çāntideva inserted by a later redactor of the text.

We can thus distinguish at least three stages in the text:

1) the IXth cent., the date of the Tibetan version, 2) the XIth cent., that of the Chinese version, 3) XIVth cent., approximately the date of our MS.

<sup>1)</sup> It is probably referred to in other documents preserved in the Tanjur see p. X. n. 1 above.

<sup>2)</sup> Compare also 283 n. 2 and Add. Notes.

# SUMMARY.

Chapter 11) (Proem and Kārikās 1-4).

Introductory portion.

Exordium in verse, extolling the merit of hearing the Word. The author has no new tale to tell nor is he striving to explain another's meaning, but to speak his own mind? (1). The auspicious moment must be chosen, though this is hard to find.

Preliminaries of the religious life: self-abnegation for others' good, faith, and the quest of enlightenment (Kar. 1, 2). Poetical eulogies on faith (2—5).

On bodhicitta (direction of the mind towards enlightenment) Illustrative quotations. Parable of the pagurathagatika bodhisat (7). Four causes for bodhicittotpāda and two subdivisions of bodhicitta (8. 8–15). Bodhicitta valuable in itself apart from conduct (caryā) (9). The vow 3) (samvara) of the bodhisat

<sup>1)</sup> In this abstract I have emphasized the Kārīkās discussed, as these give the best key to the work as a whole, as well as to the chapter-division. The names of the chapters (not invariably forthcoming in the MS.) are here neglected as unsatisfactory, since they often reflect only the latter portions of the chapters, not the whole of each The large numbers in parentheses refer to the pages of the text.

<sup>2)</sup> So I understand svamano bhāvayitum ato exhibit or show forth the products, not primarily of others' invention, but of my own; namely my original  $K\bar{a}$ -rihās, which the quotations from other authors merely illustrates. The Tib. takes the phrase 'meditate in (or, on) my own mind' 4. b. 3).

<sup>3)</sup> Here begins really the discussion of Kūr. 3 (see below). The Kūrikū is never fully quoted and only alluded to quite at the end of the present discussion (17.9, 10). From the Tib. I have suggested an English translation and a partial restoration in the table of Kūrikūs, which I have printed at the end of this Introduction, that it may immediately precede the main text itself.

can be taken even by one who has not entered on the bhūmis (stages of enlightenment). The taking of the vow, its conditions and its solemnity (11.15, 16). In taking it one must not be content with the prātimoksha merely, but must learn its vital points from the scriptures (Kār. 3; pp. 17.5—12).

On self-abnegation: several extracts on the duty of abandoning for the good of others, not only material things, but also one's past and future *Kuçalamūla*.

Main Argument.

# Chapter 2 (Kar. 5, 6).

Part I. On Preservation.

·I, § 1.

The duty of self preservation (Kār. 5); because (Kār. 6) only thus can one preserve others.

This self-preservation is to be effected (1) by never giving up the *kalyāṇamitra* (true friend) (34—41); and (2) by study of the scriptures (41—44).

# Chapter 3 (Kār. 7a).

On the different means of self-preservation.

The avoidance of evil (anartha); Kār. 7a. General topic (45—47). Special means: by avoiding frivolity (47—49). Māra's machinations (49—51). Avoid also: bad friends, forgetfulness of bodhicitta, despondency 1), want of enthusiasm (51—55); also avoid evil by active service (vaiyāvṛtya) of man, and of the Church.

# Chapter 4 (same topic).

Other kinds of evil. Locus classicus on sin and confession (59—66). Five sins (mūlāpatti) of a sovereign; eight of an ādi-karmika bodhisatva.

Memorial verses by Çāntideva on the same subject (66—7). The ten great transgressions (akuçala karmapatha) and there

<sup>1)</sup> Thus hope by implication is also a Buddhist virtue.

future expiations in hell (69-73). Avoidance of carnal passion (73-78).

Duties of married life (78); more as to carnal passion (78-83).

Sin of not helping the Faithful. Honour to bodhisats and to the laity (87 sq.). Attempts for their salvation; how to be "fishers of men" (94—5). Sin of opposing religion (95—97).

# Chapter 5 (same topic; and Kar. 76).

Special means for avoiding evil; making solemn resolve  $(sam\bar{a}d\bar{a}na)$  (97—99). Other instances of resolve (100—101). Avoidance of covetousness and of five  $\bar{a}r\bar{a}mas$  (102—115).

'How to secure all this avoidance? By avoiding all fruitless waste' (Kār. 7b; 116). The bodhisat must act only in the interest of others. His mind must have no 'leakage' (achidracittatā); but without the abandonment of the active duty (caryā) of a bodhisat be associated with 'vacuity' ( $c\bar{u}nyat\bar{a}$ ).

# Chapter 6 (Kar. 8-13).

The last-named avoidance is secured by mindfulness (Kār. 8a). Twelve varieties 1) of this (118). Enthusiastic observance of this rule leads to quietude of mind (Kār. 8b). Concentrated thought (samādhi) as a means to knowledge, leading both to prajāā and samprajanya (119, 120). Such samādhi joined with çīla (for these are mutually helpful) leads to the preparation of the mind (citta) on which all depends, to dharma (in all senses) and hence ultimately to bodhi (121—23). One must therefore keep the mind in quietude and steadiness (Kār. 9b, 10) feārless of a

<sup>1)</sup> Referred to as if a locus classicus in Brp. ad V. 29 (111. 14).

doomed world's contempt (Kār. 11); one must succour all beings (Kār. 12), causing no scandal (125), using kindly speech (126), by gifts of medicine (cf. Kār. 13) food etc., (127—143). Medicine includes use of spells; specimens at 140—42.

Part I, § 2.

# Chapter 7 (Kār. 14-16).

Not only one's bodily faculties, but their due [exercise and] enjoyment (bhoga) must be maintained (Kār. 14). We must accumulate so as to have a store from which to give to others. How to give. (144—46).

Part I, § 3.

Preservation of merit (punyarakshā) (Kār. 15a).

The true motive for meritorious action is neither hope of heaven nor fear of hell. Good action, especially giving, must be ungrudging 1) and unostentatious (Kār. 15b). He who desires merit must be (Kār. 16) free from covetousness and pride, contented and unquestioning as to the Faith. Absence of covetousness and of pride exemplified (149—51). The contrary deeds are works of Māra (151—2), classified in ten groups. Humility and devotion to teachers (153—7). Charity (maitrī) and modest courage.

Part II. On Purification.

# Chapter 8 (Kār. 17-19).

Part II, § 1. Purification of the bodily frame and faculties (Kār. 17). Animals, who once were men, may eat my corpse; and ultimately after rebirth attain heaven and nirvāṇa'. Purity of person (159—60). Purification from sin (Kār. 18, 19). Four remedies against influence of accumulated bad Karma (160): 1) self-accusation and confession (160—171); 2) outweighing the past evil action by good acts, e. g. by cūnyatādhimukti regarding the

In Pauline language: μὴ ἐκ λύπης (cf. paçcāttāpa)-ἢ ἐξ ἀνάγκης. (Π. Cor. ix. 7).

great sins (171—2), by mystic vision in dreams and by ritual-offerings (173), by the virtue of meditation on sacred Names and by fasting (174—5); 3) expiation, especially by abstention from taking life and from stealing (176—77); 4) by 'taking refuge' and purifying the heart.

# Chapter 9 (Kar. 20).

The virtue of patience for accomplishing the four objects mentioned in Kār. 20. Indifference to worldly conditions (180); patience even under tortures and attainment of a certain form of samādhi (181—2). On the state called muditā (183—4). Three aspects of patience (184—8).

# Chapter 10 (Kar. 20a pada 1).

On hearing the word (cruta). Eighty forms of this (190); definition of dharmasambhārayoga (191). Certain castras to be avoided (192).

# Chapter 11 (Kar. 20a, pada 2).

Praise of the forest-seclusion (193-6); its conditions and the duties of the recluse (196-201). Visits from kings and others (197). Characteristic objects of dread to the recluse (198-200). He must think that though he is alone, the Buddhas know his thoughts.

# Chapter 12 (Kār. 20b).

Special subjects of meditation for the forest-life. On the dhyāna-pāramitā. Meditations on the impurity (açubha) of the body (Kār. 20b pāda 2) as a cure for the vice of passion (206—212). Benevolence and pure affection as a cure for the vice of hatred (dvesha) (212—219). Meditation on the theory of causation as a cure for the vice of 'confusion' (moha).

# Chapter 13 (Appendix to Kar. 20).

Apparently as an appendix to the foregoing, the four smrtyu-pasthānas (subjects of mindful reflection) are treated: 1) on the body as impure (228—232: cp. supra 206—212); 2) on the sensations (vedanā); 3) on thought (cittā) (233—6); 4) on the conditions of existence (dharma).

# Chapter 14 (same topic).

A further digression (suggested by the closing section of the last chapter) on cūnyatā 'the vacuity of things'. Locus classicus on the nature of the dharmas and karmaphalasambandha (244—256). Further extracts as to the doctrine of vacuity (257—64). Such doctrine embodies the prajūāpāramitā and conduces to 'purity of thought' (264). To the same end contribute 'self-disdain' and avoidance of [evil] communications (265, 266).

Part II, §§ 2, 3.

# Chapter 15 (Kār. 21).

Purity in respect of enjoyment (Kār. 212), and of religious action (punyaçodhana, caryāpariçuddhi) (21b) under the aspects of 1) liberality (270—1); 2) virtuous action (271—3) in general, all the pāramitās being implied.

Part III. On Increase.

# Chapter 16 (Kār. 22—25a).

- Part III, § 1. On increase in general (Kār. 22). Increase of bodily and mental vigour (Kār. 23a) Ten ways in which a Bodhisat shows Part III, § 2. power (273—75). Increase of enjoyment (Kār. 23b; 275).
- Part III, § 3. Increase of holiness which is the 'root of all increases' (Kār. 24). For this he must strive with firm resolve, and must 'do good to the unthankful and evil' (276—284). How to

strengthen the resolve; more as to the resolve itself (284—86), which should be linked together for mutual support with compassion (286—289). The value of religious observance and of worship (Kūr. 25a). Confession and penitence, as already described, and other observances (289—91). Locus classicus on the ten mahā-pranidhānas (solemn aspirations) (291—295). On parināmanā (296—7).

# Chapter 17 (Kar. 25a, contd.).

How do such observances produce merit? Advantages of various acts of veneration, especially to  $st\bar{u}pas$  (297—309). On veneration of a Buddha; on 'meeting with and seeing' him (samavadhāna, darçana) (309), even by pictures or book-illustrations (311). Preservation of caityas etc. (311—12). Means of increasing holiness in general, both inward and outward.

# Chapter 18 (Kār. 25b).

One must practise faith and three other virtues (Kār. 25b, pāda 1) namely: reverence, humility and courage. These 'lead to distinction' (viçeshagāmitāyai). One may also cultivate the afive moral qualities» or the afive moral forces» (each set beginning with faith) (316—317). Also one should be mindful (Kār. 25b, pāda 2) of Universal Love (maitrī) and of Buddha (317—322); also of 'the Law' and the 'Church' (322—327); likewise of the virtues of Bodhisats in general (327—347).

# Chapter 19 (Kar. 26, 27).

Increase of holiness furthered in three ways: (1) by care for the weal of all beings under all conditions (Kār. 26a, pāda 1). The salvation of the world must be our thought when making votive offerings, and at other times (348—50). (2) by gifts in

sincerity (Kār. 26a, pāda 2). The spirit in which offerings, both substantial and in the form of teaching, are to be made. Auspicious formulas for the preacher. (3) by the 'mind of enlightenment' (see Ch. 1), which really implies all the rest (356).

How to attain perfection (Kār. 27). It comes (1) by watchfulness, (2) mindfulness, (3) thorough understanding.

357-364. Epilogue (365: namaskāra to Mañjuçrī).

# Kārikās of the Çikshāsamuccaya.

Introduction. Karikas 1-4.

तहात्मनः को विश्वेषो यतं रुतामि नेतर् ॥ 1) 1. यहा मम परिषां च भएं इ प्छां च न प्रियं।

2. 10, 11.

**क्ट्रे**ख्यस्यद्वान्त्रम्बन्त्रम्य्

तहेनाबान्न्खुन्।यञ्चतान्त्रीत्री ग्रन्तेयञ्जनायाम्बर्भायञ्जन। यत्मात्तः ग्रेनमा ठे प्रत्येश।

ষুদা'যগুণ'সঘম'নবীণ্নশ্বি'। বই'রনী'নয়নামন'নেরী'নশ্বি'। क्त्यिन्द्रययकृष्चुष्वि

गुराख्यायापराज्ञीयतृष्ण्य

2, 13, 14,

मद्वामूलं द्रजीकृत्य बोधी कार्षा मतिर्देज ॥

2. डुप्खाने कर्नुकामेन मुखाने गसुमिच्हता।

ग्रुन:खुय:बेसबान्नाते:खॅनाय'वे| 편제기지하기기·중·대제대공기

मर्मस्थानान्यतो विद्याधिनानापत्तिको भवेत्॥

3. [....मक्षायानाडू] बोधिसत्तस्य संबर्शः।

म्त्रमीशहारयत्त्रीतहात्त्र

17. 10, 11.

गृष्ठाः गृष्यः वृत्रयः त्रायः प्रद्रास्य

When both my neighbours and myself hate fear and pain, what difference then preserve it, not my fellow man? 1) has that Self really, so that I

He who would make an end of pain

and gain joy's furthest end, must fix full firm faith's root and set his mind firm on enlightenment of heart.

hence one must know its vital points from the Great Way is manifest; The bodhisat's vow of restraint and thus be void of all offence.

1) Contrast the teaching 5 the Mbb. (Udy.-p. 37. 18; = Manu VII. 213), quoted in Pañca-tantra.

उत्सर्गः सर्वसत्नेभ्यस्तऽता युद्धिवर्धनम् ॥ ग 4. ज्ञात्मभावस्य भोगानां ज्यधवृत्तेः ग्रुभस्य च।

17. 18, 14.

नेयञ्जनः दृषायाञ्चातायात्।

5. परिभोगाय सत्रानामात्मभावादि दीयते। Part I. Section 1. (Kar. 5-13).

म्रासिते कुतो भोगः एकं रुत्तं यन्न भुध्यते ॥

34.11, 13.

कल्याणमित्रानुत्सर्गात् मूत्राणां च सर्विणात्॥ 6. तस्मात्सबोषभोगार्थमात्मभावादि पालयेत्।

84, 13; 41, 9, 10.

जुराय सम्बन्धाय यञ्जात यम् ह्य।

यर्मामाञ्जूषाप्तायात्रास्त्रास्त्रीत्राप्त न्मे'यः दुषामाञ्जमाञ्जैषाया इस्रम ন্ধানম'ডব'শুব'ন'শ5ন'শ5ন|

thy merit's store throughout all time;

thy person, thy enjoyments too

guard each and grow in holiness.

Give freely for all creatures' sake

নমমান্তব্যুমমান্ত্ৰীমান্ত্ৰিমান্ত্ৰীম

one's frame and all beside are given");

For the enjoyment of all beings

if unpreserved, how then enjoyed?

what gift is given, if unenjoyed?

लुकाना समिकायायकुरायर है। ३) माजुरमायितमास्त्रिताम्या ग्रन्भेः ख्रुत्यः ठेः देवा श्रुवा॥

र्मोय्वेत्यमेश्यातेष्रं भेष्यित् ष्रि **ব্'**यब'बेसब'स्ठब्'यित्ब'<u>स</u>ुत्'येत् म्ट्रिंश्रिंगायाः हमायवायमा

guard thine own frame and all beside; Therefore that creatures may enjoy, by never leaving the Good Friend, and studying alway scripture-lore. 2) The Tib. appears to have had a reading like palayet (Kar. 6);

but the connection of digate and dattam seems intentional. question at 17.11. tad rakshā == teshāṃ trayāṇāṃ rakshā. The word-1) utsargah is nomin, to an implied sentence in answer to the ing of the last pada forms an anticipation of the triple division (rakshā,

कोनैत्कुभ्यते सर्वे निष्पत्तस्यन्द्वर्बनात् ॥ 7. तत्रात्मभावे का रुता पर्नर्थविवर्धन ।

44.19; 116.12.

**दे**.व.वुश्चयञ्जूद'म्दाद्वेष

त्रवशः युःमेत् यति <u>च</u>ित्र स्थ्रत्यायम्॥ मर्हिर्यस्तसुर्यस्य भूत्यः ते.णुष्यात्रमात्यात्रात्रायाः ठे प

दर'य'मैठ'तुःमुषाय्यभातद्वीत। ने'फर'हम्' 5ां यत्रायक्षातस्य मुब्ध देवियो के या मेत्।

8. एतित्सध्येत्सद्य स्मृत्या स्मृतिस्तीन्नाद्गाद्यनेत्।

म्रार्गः शममाकृत्म्यं ज्ञालातापेन जायते॥

118. 8; 119. 1-3.

महमायवनायात्रनादियवेषाउ । मेबायस्युस्वबायकुराय

मेशयसःतग्रुसःदेशःघ्रययवागश्रदम। **ड्रि**.र्स्य मार्पिय पञ्जीनाय पीषा

बेमबाई'दे'पबाभीमप्पांतसुर॥

'And that how must I quite secure'? Herein how do I guard my frame'? 'By ever shunning fruitless waste'. 'It means, to shun the way of ill'.

This aye complete by mindfulness; is the great soul of inward peace. devotion keen gives mindfulness. Devotion wisely bred of zeal

from inward peace move not thy heart, "Whose hath fixed mind knows well" "all as it is", thus said the Sage; turning away from outward acts.

119. 9 (and Add. Notes ad loc.); 123. 18.

ग्रमाच्च न चलेचित्तं बाक्यचेष्टानिवर्तनात् ॥ Щ\*

9. समाक्तिो यथाभूते प्रजानातीत्यवर्न्नुनिः।

10. सर्वत्राचयसो मन्द्रमतिक्तिग्धापिभाषणात्। म्रावर्षिकानं भट्यमार्यम्यापि जायते ॥

124. s (and Add. Notes).

म्बुरायस्तिकायातराक्षेयसम्बुर्मा त्रदेषिनाबुदार्त्यसम्पषेदान। त्रहेमान्नेषाज्ञायायतेःस्त्रुचायकुषा। শ্বান'ডব'শ্রু'র্যানবুর নাম্নান্রুম। **र ब्**डेट झ*े* ब्यं या भुष्य प्र गुन् तुः में मिन् जह मायान्ता 11. मनाहेये तु ते लीकाः परिभूष जिनाङ्गरे ।

भस्मच्हन्नो यथा वाङ्गः पच्येत नर्गकादिषु ॥

Àঅম'ডন'নৃত্তান'ন'ৰ্মনাম'নম'ন্যুনা। घ्याय्यायाम्प्यम्यायायः अध्यक्षित् ५ ।

र्गोर्भ सर्क्षिमाञ्जू है। यश यमाय खूजा है। ग्न-भीब बेसब रुष सर्भित्युर । ने छै र.जुवा यत्रा ख्रिंग यते मर्रि । न्दे यञ्जीस्रास हे . इस ख्राद्मा दिस्रा 124. 18. येनाप्रसादः सत्वानां तद्यत्नेन विवर्धपेत् ॥ 12. रत्नमेघे जिनेनोक्तस्तेन मंतेपमंबर्ः।

Steadfast in all, with loving speech For thus the bodhisat becomes gently win over worthy folk. unto all men acceptable. The worldling that contemns the scion like fire that smoulders under ash. shall burn alive in all the hells of Jina, and accepts him not,

All that destroys men's seated faith, that one should strenuously eschew. Therefore the essence of the Vow Jina in Ratnamegha tells:

तरे वे न्ना जुषा न्युत्य भे म्रात्मतृष्णोपभोगात् स्तिष्टापत्तिः प्रजायते ॥ 143. 1, 3. 13. एषा रतात्मभावस्य भैषद्यवसनारिक्षाः।

পূৰ্যনিশ্যতমানীনূন্যনানমূদ্ সুষ্টান্দাশ্ৰীৰ বিশ্বস্থাৰ यत्पात्यंत्रोत्याश्यंत्रभाख्युत्।

विग्रास्त्रित्रीयायाच्यायस्त्र ने जुरु प्रज्ञाय यो मोदे पने पर्जा মুমমান্ডনানানানী

143.18.

14. सुकृतार्गमिषा। भाव्यं मात्रक्षेन च सर्वत[ः] ।

Part I. Section 2.

इति शिनापदाद्स्य भीगर्ना न डप्कारा ॥

मन्त्रिक्वाञ्चिताञ्चर यात्र्याया न्पोग्तन्याञ्चन्यज्ञन्त्रीन्गन्। 7-11-19-3-18-19-19-1

Part I. Section 1.

पश्चातापं न मुर्विति न च कृता प्रकाशयेत्।। 146 21; 147. 18; 148. 2, 3. 15. स्वार्धविपाकवित्रण्यादक्भं मेर्तितं भवेत्।

नश्चित्यस्यत्ये ने ने ने

1) So the Tib. of the Kārikās (1 O. and St. Pet. copy); in the text (= 143.18) the I. O. copy seems to read 35. 공제기자일자명자기에게 3

by raiment and by medicine comes; Thus duly to preserve one's frame

but to indulge one's own desires leads to the fall of sinful men. "Put still thine hand to noble deeds

This precept should not make it hard and know withal the golden mean". to guard the power well to enjoy.

Thy merit guard by taming thirst nor blaze abroad thy goodly deed. for seeing fruit of thine own acts mature; resign it, ne'er repent

From honour and from gain recoil;

बोधिमवः प्रमन्नः स्याद्यमें विमतिमुत्मुनेत् ॥ 18. लाभेसत्कार्भीतः स्याड्डनतिं वर्जयत्मय्।

148.6, 7.

क्रेराम्टायम् स्क्रैयान हम्याया वित्। युर.कुय'नेमभ'र्द्याप'र्द्र'यु'वैद् तित्रायातृम् दुःश्रृतायम् बु।

इंबावापीर्यात्रियाञ्चारायराज्य

in the good law must have no doubt.

The bodhisat steadfast in faith highmindedness for ever shun.

When once the frame is purified,

यष्याते जित्र श्रुत्र तसुरा थे। जुभ'ने'इम'यम्भुन्'युभ'न्।

17. गोधितस्यात्मभावस्य भागः पद्यो भविष्यति ।

Part II. Section 1.

सम्यक्षिद्धस्य भक्तस्य निष्काणस्येच देस्निमाम्॥

**त्रव्यशं ऊष्**योग्यायायः ऋषायाप्त ग्नेम् बाजेराजुबारुष्यंष्यात्र ष्ट्राज्ञैत्राबुमाबैदाकुत्राभातमुत्र। हे.वुर्न्ता हिंग यर्देश वियत्तर ।

> बुदाङ्करस्तवा वृत्दि लागच्हनो न गच्हति॥ 18. त्याच्हनं पथा शस्य रागैः सीद्ति नैयते।

7ৃষ্'রন্ম'বিনম'ষ্'নুষ'ঐ'নমুন |

ते.वृत्यं बत्यं कुषा सुया प्यत्।

Even as a crop that's choked by weeds like rice, without or speck or taint. so, choked by sin, to increase due it will be wholesome to enjoy for beings, if 'tis fully good, a Buddha-scion reaches not. perishes, never flourishing;

1) Text (Tib. of 148. 0) 독직도 ?).

159, 19.

fix it too on the 'Impurities'.

19. घात्मभावस्य का मुद्धिः पावल्लाग्रविशोधन्। मेंब्दोत्त्यर्यसारिषा य्लाभावे लपायगः॥

160. 2.

૱ૢ૾ૺ૱૽ૺૢઌ૽૽૱૽ૹ૽૽૱ૹૡૢ૽૱ૡ૿ૺૡૺ ૣૺૼૼૼૼૼૼ૽૽ૢૹૹ૱ૹ૱ૢ૽ૹ૽૽૽૽ૢૹ૽૽૱ૢૢૢૢૢૢૢૢૹૢ૽૱ૹૢ૽ૢ૽૱ૡ૽ૢ૽ઌ૽ૺૢૼૢૺ

「三、「三、河南、「二、「二、」」「一」 <u> तयत्याजेत्ष्त्यां श्रीत्यत्त्रो</u>

नेव्यापन्।त्याःश्वान्त्रान्त्राच

अनुमानास्वत्त्रायात्रहत्त्रास्त्रात्

179.5-9.

समाधानाय युद्येत भावयेद्ष्युभादिकाम्॥

20. तमित मुतमेषेत संभ्रयेत वनं ततः।

त्रिकाञ्जीत्राज्ञाचरमेवचाच्छा भेष्यमायास्मित्रायस्त्रायम् ॥ एर-५न्नन्<del>रें न बुन्धन्य</del>प्रैष्

21. भोगष्रिं च जानीयात्सम्यगानीवज्ञोधनात् ।

Part II. Sections 2, 3.

<u>मून्यताक रुषागर्भचे छितात्पुष्यग्रीधनम् ॥</u>

क्ष्याया क्ष्या है ते क्ष्याया उपा 267.11; 270.8.

ब<u>ङ्</u>डोत् याबायक्षेत् क्वाबात्मात्यात्रत्युत्त ।

following all Buddha's word implies What means 'to purify our frame'? strenuously, -- else to hell we go. The purging it from ill and sin,

centre thy mind on thought intense, Be patient, seek to hear the Word, then to the forest-cell repair;

Make pure thy merit through thineacts, fulfilling mercy and the 'Void'. till 1) all thy life is fully pure. How purely to enjoy discern,

1) The Tib. construes as if  $\vec{a}\vec{j}\vec{r}a - \vec{c}^0 = \vec{j}\vec{r}a nasya$  codhancna, but  $\vec{a}$  seems best taken as a preposition.

Purt. III, Sootlon 1.

22. गृष्टीतारः मुबक्तनः स्वत्त्यं बेद्गनेन जिं। न चातिम्पितनन्तं चर्धनीपिमिद् ततः॥

甲門では代むなればいる。

नर्ने में जुरामान्त्रे शासे छ।

273. 19, 11.

ने शिमायम् भिष्योवायम् स मैत दुन्स्माया भ्रोत्भाष्येष्

<u>नानामित्रात्त्राभूत्राभाभूत्रापीत्।</u> ्यु अप्तरीयास्यामानान्त्रीत् ।

श्रीय यात्रां जात्रां श्रीयाच्या व्याप्त त्या प भ्रेट न्दाश्रुदास्ते भ्रुदांचा उत्।

व हित्र द्रतायश्वमायायहरायात्रात्र 7521471542181481

With offort first, before all, place

and so for morit's increase strive. sottled resolve and purpose firm; sot Morey too before thy face

therefore increase it all thou may'st. little thou hust; what boots it theo? Many there are to take from thee, It gondoreth not supreme content;

Chjoymont's increase comes from gifts "Increase thy vigour, scorning sloth". "Ilow to increase my body's weal?"

offspring of Mercy and the 'Void'.

23. ग्रात्ममानस्य वाः वृत्तिर्वेलानालस्यवर्षेत् । Part III. Scotton 2.

978, 10; 975, 10. ाक्तर्णाामभासानासोमस्य वर्धन् ॥

Part III. Soction 8.

24. मृत्वादानेव गतेन व्यवमामाष्ट्री हिंते। ताकृषा न पुरस्कृत्य गतेत मुगयुक्ते ॥

श्रेन्टं महत्र इ.चत्राप्तश्र र्गाया श्रीमानाम्य निर्मात्ता

270. A, B.

Good Conduct's ordinance of praise

faith and the virtues cherish aye, mindful of Love, of Buddha too.

and all beside devoutly keep;

**श्रद्धार्यानां मदाभ्या**सः मित्रीबुद्धाव्यनुस्मृतिः]॥ 25. भद्रचर्याविधिः कार्या बन्द्रनादिः सदार्रात्।

289. 13; 316. 3 and 317. 18; 318 s.

यबरायाञ्जूरायाते ळॅंगायवित्। र्त्राया सिन्या है गु. दु पञ्ची स सुमापळेवा मुशायम् सु

দ্রনামান্দ্রমান্ত্রমান্দ্রমান্দ্রমান্দ্র

<u> ५ ब. देम ब. गुद. ५ बेन ब. उत्तेति।</u> गुराञ्चयानेमभाने गर्मास्युष् ळिषामु भुष्याचनाचेत्रोत्रा

बोधिचित्तं च पुषयस्य वृष्डिकेतुः समासतः ॥

26. सर्वाचस्थामु सत्रार्था धर्मदान निरामिषे।

350. 20-22; 356. 1.

यश्र विस्थातया ययः सु 'प्रैष' न् ॥

त्युयायापरात्रमार्<u>श</u>्नां इति इस्रमात्रे।

यम्पॉर्ग्यन्त्रसम्बन्धि

In brief: all beings' weal always, the mind of true enlightenment, these increase give to holiness. the pious and unworldly gift,

by mindfulness and deepest thought. it comes by understanding full, by never leaving watchfulness Perfection lies in self-denial;

> 27. सिद्धिः सम्यक्प्रकृष्णानामप्रमाद्यवियोजनान्॥ स्मृत्याव सैप्रजन्येन योनियाधित्तनेन च ॥

<u>स्</u>ताग्वद्रातुः देशकाकायमा स् इक्षयन्दिन्धेभ्रायवेवन्दि।

# ÇIKSHĀSAMUCCAYA

### A COMPENDIUM OF BUDDHISTIC TEACHING

COMPILED BY

# ÇĀNTIDEVA

CHIEFLY FROM EARLIER MAHAYANA-SUTRAS.

### EDITED BY

### C. Bendall M. A.

PROPESSOR OF SANSCRIT, UNIVERSITY COLLEGE, LONDON; FORMERLY FELLOW OF GONVILLE AND CAIUS COLLEGE, CAMBRIDGE.

I.



# ST. PETERSBURG, 1897.

Commissionnaires de l'Académic Impériale des Sciences:

- J. Glasounof, M. Eggers & Cie. et C. Ricker | N. Karbasnikof à St.-Pétersbourg, Moscou à St.-Pétersbourg,
- N. Oglobline à St.-Pétersbourg et Kief,
- M. Klukine à Moscou.

et Varsovie.

Voss' Sortiment (G. Haessel) à Leipsic

Prix: 1 Rbl. = 2 Mrk 50 Pf.

Imprime par ordre de l'Académie Impériale des sciences.

Août 1897.

N. Doubrovine, Secrétaire perpétuel

# INTRODUCTION

(preliminary).

The text of the Çikshā-samuccaya, of which the present fasciculus represents the first third is preserved in a single ancient MS. now forming part of the Wright collection of the University Library, Cambridge. 1) Amongst the papers of the late Professor Minaev was found a transcript of the India Office MS. (a copy made for Mr. Hodgson of the unique codex just referred to), which he had had made apparently for quotation in his great work on Buddhism 2), rather than for publication.

It is in fact, especially in the portion now published, a very indifferent performance; but I have been glad to utilize it as a basis, as the labour of copying would (in view of my very limited leisure) have greatly retarded the present publication.

The only other authority for the text as a whole is the Tibetan version, for which I have used the very roughly printed

<sup>1)</sup> Described at p. 106 of the present writer's Catalogue of the Collection (Cambridge, 1883) and there assigned to the XIV—XV<sup>th</sup> cent. In the description for Jayadeva read Çāntideva pupil of Jayadeva.

<sup>2)</sup> For references to the portion now published, see pp. 85, 90 (= 88 14 infra), 173 (= 68.12, 67.19, 59.10) of the translation by M. de Pompignan (Paris, 1894).

copy in the Hodgson collections of the India office. In several passages indistinct and faulty readings in this xylograph have been kindly set right by Professors d'Oldenburg and Ivanovski from a clearer copy at St. Petersburg. In cases of doubt I have often quoted the actual words of this version, not from any desire to parade Tibetan scholarship which I do not possess, but rather to afford to those whose equipment from this most valuable armoury for Buddhist research is stronger than my own, an opportunity for checking my results. At the same time I have at times ventured to add English equivalents, derived from Jäschke's Dictionary for the possible guidance of readers unacquainted with Tibetan.

Occasional help from Chinese sources 1) most readily given by my friend Mr. T. Watters is acknowledged in the notes. I have also received valuable suggestions from Professors Cowell and S. d'Oldenburg.

The MS. is on the whole carefully written, though it has not been possible, owing to minor inconsistencies rather than to downright error to deduce from it a complete system of orthography<sup>2</sup>). Regarding sandhi I have endeavoured to take a middle course, correcting what appeared to be clerical errors, but also leaving uncorrected several combinations, where a considerable alteration of form would have resulted from the application of strict rules.

<sup>1)</sup> i. e. From the Chinese versions of books cited by Çantideva.

<sup>2)</sup> A few prevalent spellings such as dushkha, satra have been regularly adopted. Senart's observations on these points in the Introduction to his Mahâvastu vol. I. are very valuable.

Even in MSS. of the classical Sanskrit, as Whitney<sup>1</sup>) observes some euphonic laws are commonly disregarded: can we then suppose that Buddhist authors, who in verse allow themselves such license in matters like hiatus and elision should in prose have strictly conformed to grammatical euphony?

As to punctuation, a somewhat interesting feature in the MS. is the use of single point level with the middle of the letters as a minor stop, the equivalent of our comma or semicolon, often without causing a break in the sandhi. Thinking however that this might be confused with visarga, I have replaced it by the half-danda, to the use of which in early MSS. I have elsewhere<sup>2</sup>) called attention.

The marginal annotations of the archetype are reproduced in the foot-notes. These are partly omissions supplied <sup>8</sup>) by careful readers, partly explanations <sup>4</sup>) extracted, it may be, from commentaries <sup>5</sup>) by previous readers, and fractures due to accidental causes such as worms I have been in many cases able to supply from the Tibetan.

I reserve further remarks for future occasions connected with the publication of the present text, as well as for the annotated translation which I have already commenced.

<sup>1)</sup> Grammar § 206 a.

<sup>2)</sup> Palaeographical Society. Oriental Series. Plate LXXXI. I have of course freely added dandas of all kinds, wherever such punctuation seemed required by the sense.

<sup>3)</sup> Accurately from other copies, as the Tibetan shows.

<sup>4)</sup> Cf. Taranatha, tr. Schiefner p. 233.

<sup>5)</sup> Cp. p 10.13 with the foot-note (4) and further explanation in Additiona Notes.

It remains only for me to express my sense of the honour conferred on me by the distinguished Academy to which Oriental learning is already so deeply indebted, in having accepted me as the editor of this the first volume of the *Bibliotheca Buddhica*.

University College: London, August 1897.

Cecil Bendall.

# Additional notes and corrigenda.

Page 6 line 16 Read sarvadharmāpravritts and see p 90 note 4.

- n 10 n 4 The phraseology of this gloss is derived from Bodhicarya-vatara V. 50.
- » 23 note 4 Somewhat similar appears to be the use of santāna in Sinhalese. The word is rendered 'thought, reflection' in Clough's Dictionary; but where it occurs in the titles of Ch. 2 and 3 of the Amavatura (pp. 20, 32 of Jayatilaka's edition). Vikrama-
- » 26 line 13 The MS. reads: <sup>o</sup>rūpān pratikūla<sup>o</sup>; but the sense of the passage, as well as the Tib. (22. a. 2) lta-na sdug 'fair to see', support our text The form apratikūla recurs at 27.2.

simha (Cat. Sinhalese MSS. B. M. p. 29) translates it 'character'.

- » 26 note 3 Cf Burnouf. Lotus p. 289.
- With pp. 26-28 generally compare the danadhikara-saitra in the Divyavadana (Tale 34).
- Page 33 line 12 The letters 'jivyam are much broken away; but the restoration is certified by the Tibetan (27. a. 2) 최저지 '등록' · · · · 한 '것'' '고프' 다 ' '고프' '구'' '고프'
  - » 45 note 5 For bhavishyantii read <sup>o</sup>anti » not 
    » not and dele stop after parenthesis.
  - » 58 line 7 Read khalistokam, and compare R. Morris in Transactions lXth Or. Congress. (London 1892) I. p. 482.
  - n 82 n 1 Scan prasronty. Compare notes to p. 83.
    - 88 » 14 onetrim MS but for this, as for Minaev's onetram (aRecherches, p. 90) there is no authority. Read netram.

## Abbreviations and works often cited (Citations by pages, unless the contrary is mentioned).

A. The archetype MS. when this is compared (in the case of passages quoted from extant works) with other MSS.: elsewhere it is designated simply aMS.»

B. R. Sanskrit-Wörterbuch von O. Böhtlingk u. R. Roth.

Böhtl.2 or Böhtlingk's Abridgment of the same work (Sanskrit-Wörterbuch W. K. F. ) in Kürzerer Fassung).

Ch. Childer's's Pali Dictionary.

Dh.-s. Dharmasamgraha. (Anecd. Oxoniensia: Aryan Series. I. 5.). Cited by sections.

Divy. Divyavadana, ed. Cowell and Neil, Cambridge 1886.

J. P. T. S. Journal of the Pali Text Society.

K. F. Analyse du Kandjour par A. Csoma . . traduite . . et augmentée

par J. Feer (Anneles du Musée Guinet tom 2)

par L. Feer (Annales du Musée Guimet, tom. 2).

Lal. v. Lalitavistara, printed in Bibliotheca Indica.

marg. The marginal annotations or corrections of the archetype.

MS. The archetype; see above (A.).

Mhv. Mahāvastu, ed. Senart. Tom. I. II. Paris 1882—1890.

M. Vyutp. Mahavyutpatti, ed. Minaev; forming part of Vol. I. pt. 2 of his 'Buddhism', St. Petersburg 1887. Cited by sections.

Nanjio. A Catalogue of the Chinese translation of the Buddhist Tripitaka; Oxford 1883. Cited by sections.

Nep. B. L. Nepalese Buddhist Literature by Rajendralala Mitra. Calcutta 1882.

tr. = 'translated' or 'translation.

Wassiljev. Der Buddhismus. German translation. St. Petersburg 1860 The numbers in parentheses refer to pages of this translation.

# शितासमुच्चयः।

#### दानपारिमता नाम प्रथमः परिच्छेदः ॥

नमः सर्वबुद्धबोधिसत्नेभ्यः ॥

5

10

<sup>1)</sup> Metre Vasantatilaka.

<sup>2)</sup> Dushka for duḥka always in MS.

<sup>3)</sup> Metre Aupacchandasıka.

<sup>4)</sup> For Il. 9-14 cf. Bodhicaryavatara I, 1-6.

त्तणसम्पदियं मुद्धर्तमा प्रतिलब्धा पुरुषार्थसाधनी । यदि नात्र विचि[२ ब]ल्यते कितं पुनर्प्येष समागमः कुतः ॥ यथोक्त'मार्यंगणडव्यूक्सूत्रे । स्रार्यक्षयोष्मायतनविमोत्ते ॥

डर्लभा ४ष्टातपानिवृत्तिर्डर्लभो मनुष्यप्रतिलंभो डर्लभा तपासंपत्विशुर्द्धिर्डर्लभो 5 बुद्धोत्पारे। 'डर्लभा ४विकलेन्द्रियता 'डर्लभो बुद्धधर्मश्रवो 'डर्लभं सत्पुरूषसमव-धानं 'डर्लभानि भूतकल्यापानित्राणि 'डर्लभो भूतनपानुशासन्युपसंक्रारः । डर्लभं स-म्याजीवितं 'डर्लभः सद्दमें तर्नुकूलः प्रयत्नो मनुष्यलोक इति ॥

॥ तर्वेवविधं समागममासाख्यः संवृतिपर्मार्थतः सुविदितसंसार्ड्डष्वस्योपशमनसुखाः भिलाषिणो बुद्दगोत्रानुभावातु यस्य मन्हासलस्यैवं प्रत्यवेत्तोत्पद्यते ॥

10 पदा मम परेषां च भयं हुब्बं च न प्रियं। तदात्मनः की विशेषो यत्तं रत्तामि नेतरम्। इति

तेनात्मनः सत्वधातोश्च ॥

डुष्वातं नर्तुकामेन सुवातं गतुः मिच्ह्ता । श्रदामूलं रहीकृत्य बोधी कार्या मतिर्द्रहा ॥

15 उक्तं कि रत्नोल्काघारणयाम् ॥

भ्रह्मपानु जिनान्जिनधर्मान् श्रह्मपते चिर बुह्मुतानाम् । बोधि अनुतर् श्रह्मपानो जायित चित्त म्कापुत्त्वाणाम् ॥ श्रह्म पुरोगतमातृजनेत्री पालिकवर्डिक सर्वगुणानाम् ।

<sup>1)</sup> This passage occurs in MS. Hodgson N 2 of the R. Asiatic Society f. 62 a, where the following variants are found. 1. 4 pratitable, I 7 justam manushyaloke durlabha dharmanudharmapratipattih:

<sup>2)</sup> For the form anuçasanī (not in lexx.) see below f. [28 b] and note-there.

<sup>3)</sup> M. Vyutp. LXV. 50; CXCVII. 53.

<sup>4)</sup> Metre: Dodhaka.

<sup>5)</sup> The MS. has the corrupt and unmetric reading पूर्वङ्गमुमात्रज्ञ. For this Prof. Cowell suggested to me पुरङ्गम् Cf. त्मपुर below. But the Tib has (5 a.4) ब्रूड

कांत्रविनोर्दान स्रोघप्रतार्णाि । स्रद्ध निदर्शनि (२ b) नेनपुरस्य । श्रद्ध मनाविलवित्तप्रसारी गानविवर्जितगीर्वगूला। श्रद्ध निधानधनं चर्णायं पाणि यत्रा शृभसंपरुगूलम् ॥ श्रद्ध प्रमोद्कारी परित्यागे । श्रद्ध प्रकृर्वकारी जिनधर्मी । म्रह विजेपकरी गुणाताने । देजिक प्राप्रणि वृहगती य ॥ 5 इन्द्रियतीद्गाप्रभास्वरुताये । श्रद्धवरां श्रयिगर्दनताये । निम्नवल्लाश - यधर्षिकताय । ऐपिक मृद्ध स्वयंश्युणानान् ॥ श्रह स्रसङ्गतसङ्गत्वेषु स्रवणवर्धित एकत्रणायन्। श्रह ग्रतिक्रम् गार्पवस्य । दर्शिनः उत्तगमोतपवस्य ॥ बोबमपूरिक् ऐत्रगुणाना <sup>(१)</sup> स्रद्ध बिराक्णि बेधिदुनस्य । 10 वर्द्धनि ज्ञानविशेषसुखानां । श्रद्ध निर्दर्शिक सर्वतिनानां ॥ पे सर श्रह समीरवब्हें । ते त् न जोल न जित त्यज्ञांत । ये तु न जील न जिन त्यनती ' ते गुणवांस्तृतेये गुणवत्तः ॥ ये सद श्रह सगीरवधर्में । ते जिनधर्म अतसगणीली ॥ ये जिनधर्म्म स्रत्प्तगुणोत्ती । तेष्वचिनुक्ति सचित्रियधर्मी ॥ 15 ये सद श्रह सगीरवसंघे। ते श्रविवर्त्तिया संघप्रसन्नाः॥ ये ग्रविवर्त्तिक संधप्रसद्यास्ते ग्रविवर्त्तिक ग्रद्धवलातः।

মূৰ্ন্, see Jaschke Dict. p 101. b. For † mātrija of the Pali mātuja. though perhaps mātraja itself may stand in this sense in a gāthā-passage.

<sup>1)</sup> Scan (and pronounce) as if the Pah form khema of guna (j)ñāne ekakshana. etc. below. See also Senart, Mhv. I p. 128 ad fin.; and compare Windisch, Māna p. 35

<sup>ं 2)</sup> In margin उपायानां न केनिचित्सक् संगतया प्रून्यतया सङ्गस्योपायसमाधिलाभ-निमित्तं श्रद्धाः

<sup>3)</sup> In margin (some letters being lost) हेतुभूता गु[णा]नां नीजं श्रदा

<sup>4)</sup> In margin ते गुणे स्तुती नेर्ध्यालवः शोलवंतः

ये अविवर्त्तिक श्रहवतानो<sup>ए</sup> इन्त्रियतीरणप्रमास्त्रर् तेपान्॥ इन्द्रियतोत्त्वाप्रभास्त्रर् येयां तेव्हि त्रिवर्जित पापकनित्राः । [3 ह] येक् विवर्जित पापक्रमित्राः यार्म्निक्रमित्रपरियक् तेपान्॥ घार्मिकमित्रपर्ययक् वेद्या ' ते विपुतं कुशलोपविन्वति '। वे बिपुलं कुछलोपचिनोत्ती वेतुवलोप्रगताय नकात्ना॥ 5 क्तुत्रलोपगताय मकात्मा । तेष उदार्धिमृक्तिविशेषाः। वेप उद्गर्धिमुक्तिविशेषास्ते सर् घिष्टित सर्वतिरेतिः॥ वे सर् विष्ठित सर्वितिनेभिस्तेषुप्रविति बोववि वितन्। वेषुपपचाति बाघिप चित्तं ते ब्रानिवृक्त मक्रिंगुणेपु॥ ये अभिपुक्त मक्षिंगुणेपु बातपबुद्धकुले अनुवाताः। 10 बातय बुद्दकुले बनुबानास्ते मनयोग बयोगाविनुस्ताः॥ वे समयोग श्रवोगतिमुङ्गाः। श्राज्यु तेप् प्रसार्तिशुकः। बाहायु येष प्रमार्विष्टुडः तेष बच्चाहायु उत्तनबेछः। - येप ऋथ्याश्यु उत्तमश्रेष्टस्ते सर् रार्गितासु चरत्ति ॥ ये सर् पार्मितासु चर्त्ती ते प्रतियन इही मह्याने। 15 ये प्रतिपन इक्ते मक्याने ते प्रतियत्तितु पूत्रीय बुहान्॥ ये प्रतिपत्तितु पूजयि बुद्धान् तेषु त्रनुस्नृति बुद्ध स्रेनेचा। पेयु अनुस्मृति बुड अनेखा। ते सर् पश्चिप चित्रिप बुडान्॥ ये तर् पश्चिप चित्तिप बुहान् । तेप न जातु न तिष्ठति बुहः ॥ येप न जातु न तिष्ठति बुद्धः तेप न जातु र्व्हापनि चर्म्नः। 20

<sup>1)</sup> The Tibetan ক্র্রেষ্ণ শ্রীম্ confirms this curious adverbial itm.

<sup>2)</sup> The MS. has the regular, but here unmetrical, prodelision.

<sup>8) °</sup>श्चि स्रिक् MS.

5

10

15

पेष न जातु रक्षायति धर्मः ते सद् धिष्ठित सर्वजिनेभिर् । इत्या[३ b]दिश्रद्धामूलो गुणाविस्तर्गे उनतस्तत्रोत्तः । तत्परिसमाप्य संतीपतः पुनराक् ।

डर्छाभसवपृथ्यजनकाया । ये इगि म्यद्धि ईदिश धर्मान् । ये तु मुभोपचिताः कृतपुण्यास्ते इगि म्यद्धि केतुबलेन ॥ यो दशनेत्ररज्ञोपमसवान् कल्पमुपस्थिक् सर्वमुखेन ।

नोत तु तादशु पुष्यविशेषो वादश श्रदधतो इमि धर्मान् ॥ इति ।

॥ तवार्षद्शाधर्मसूत्रे पि देशितं ॥

श्रद्धा कि पर्मं पानं पेन निर्धाति नापकाः।

तस्माद्वदानुशारितं भन्नेत मतिमात्ररः॥

म्रमादस्य मनुष्यस्य मुल्ती धर्मी न रोक्ति।

वीज्ञानामग्रिद्ग्धानामङ्करो कृरितो पथा ॥ इति ।

यत एवार्पलालितविस्तरम्त्रे प्रतिवेदितं। श्रद्धायामानन्दयोगः कर्णाय इदं तथागतो वि-ज्ञप्यतीति॥तथा सिंक्परिपृच्कायाँ श्रद्धया । त्रणमत्ताणं वर्जपतीत्युक्तम्॥ तदेवं। श्रद्धा-मूलं दछीकृत्य वोधिचितं दृष्ठं कर्त्तव्यं सर्वपुणयसंग्रक्तात् तथायायंसिंक्परिपृच्कायां । सिंकेन रातकुमरिण भगवानपृष्टः॥

संग्रहः सर्वधर्माणां ' कर्मणा केन डायते ।

प्रियश्च भोति सत्नानां (४ व)यत्र यत्रोपपग्यते ॥

भगवानाक् । सर्वसत्वप्रमोद्गाय चित्तं वोधाय नामयेत् ।

एष संग्रक् धर्माणां भवते तेन च प्रियः ॥ इति ।

॥ तथार्यगण्डव्यूरुमूत्रे पि वर्णितं । बोधिचित्तं कि कुलपुत्र वीत्रभूतं सर्ववुद्वधर्मा- 20

<sup>1)</sup> बुद्धान् इति केचित् MS in margine a sec. manu.

<sup>2)</sup> Nanjio, 23 (9) tr. 386—534 A.D.; 29 tr 502—557. K. F. p. 215.

<sup>3)</sup> Nanjio, 23 (37) M. Vyutp. LXV 70, and K. F. p. 217.

<sup>4)</sup> Vijānām, Minaev, but the end of the word is illegible in the MS

णां । तेत्रभूतं सर्वजगच्छुक्तधर्मविरोक्णतया । धरणिभूतं सर्वलोकप्रतिशर्णतया पावित्यत्मृतं सर्वलोधिसत्वार्त्तणतया "पेयालं ॥ वैश्ववणभूतं सर्वरारिद्यसंहेर्नतया । चित्तामणिराजभूतं सर्वार्धसंसाधनतया । भद्रघरभूतं सर्वाभिप्रायपरिपूरणतया । शित्तभूतं क्तेशशत्रुविज्ञयाय । धर्मभूतं योनिशो मनस्कारसंहेर्नतया । खद्गभूतं क्तेशशिरःप्रपातनतया । कुठार्भृतं डिष्डवृत्तसंहेर्नतया । प्रक्रणभूतं सर्वोपद्रवपरित्राणतया । विडिसभूतं संसार्वलचराभ्युद्धरणतया । वातमण्डलोभूतं सर्वावरणनिवरणतृणविकिरणतया । उद्दिनभूतं सर्वबोधिसत्वर्याप्रणिधानसंग्रक्णतया । चैत्यभूतं सर्ववमानुषासुरस्य लोकस्य । इति क् कुलपुत्र बोधिचित्तमेभिद्यान्यैद्याप्रमाणीर्गुणविशेषैः समन्वागतिमिति ॥

कयं पुनर्जायते । पृथ्यजनस्यापि वोधिचित्तमुत्पयते । न वास्ता[4 b]त्रमेतिदिति । स10 नेकसूत्रात्तदर्शनात् ॥ यथा तावदार्यविमलकोर्त्तिनिर्देशे निर्दिष्टं । सुमेरूसमां सत्कायदष्टिमुत्पाय वोधिचित्तमुत्पयते । ततश्च बुद्धधर्मा विरोक्तिति ॥ रृत्तकर्एउसूत्राच्चे पृथप्रजनो अप वोधिसव इति ज्ञायते ॥ । यथोक्तं । तद्यथापि नाम मञ्जुष्यीः अएउकोषप्रनिप्तो

प्रकलिङ्कपोतो । समाभित्राएउ अनिष्त्रातः कोपात्कलविङ्कर्ततमेव मुर्चात ॥ एवमेव

मञ्जष्यीः अविद्याएउकोषप्रनिप्तो पि वोधिसत्रो । अमंभित्रात्मदृष्टिर्गिष्कातस्त्रैधातुकाद्व
क्रितमेव मुर्चति । यदिदं श्रून्यतानिमित्ताप्रिणिव्हित्रुत्तमेव ॥

क्षां प्रमृत्वितिर्देशे पि कथितं । जयमतेश्च बोधिसत्तस्य पृष्टिवी विदारमदात्। स कालगतो मक्तिर्यं प्रापतिदिति। स कि शून्यतां नाधिमुक्तवान् शून्यतावादिनि च प्रतिधं कृतवान्।।

<sup>1)</sup> धनचन्न° marg.

<sup>2)</sup> तेम्य MS.

<sup>3)</sup> More usually वाउँश «fish-hook»...

<sup>4)</sup> For the -dd cf Cambridge MS. Add. 1707 (as described in my Cat. p. 193) 5) Wassiljev, Buddhismus, 152 (164); 222 (243). M. Vyutp. LXV 15. K. F. p. 256. Nanjio 146, 147, 149. cf. also 144, 145, 181.

<sup>6)</sup> A passage of considerable length, partly broken away and otherwise not very clear, is added in the margin as an amplification or explanation of these words.

7) Wassiljev, Buddhismus 154 (167). M. Vyutp. LXV. 84. K. F. p. 248, Nanjio, 168, 169. N. is wrong in referring to the Avalokitecvaragunaratnakārandayyūha, which is quite a different work.

8) Nanjio 163, 164; tr. ca A.D. 400. K. F. p. 256. M. Vyutp. LXV. 37.

॥ नियतानियतावतार्मुद्रामूत्रे अप्याख्यातं ॥ कतमः पणुर्वमतिको वोधिसवः। तस्य-वा । कश्चित्पुकृषः पञ्चबुद्धनेत्रपर्माणुरुज्ञःसमान् लोकधातूनभिक्रमितुकामः स्यात् । स पशुरुवनभिरुत्व मार्गे प्रतिपचते स चिरेण दीर्वेणाधना योजनगतं गर्व्हेत्।सतत्र महत्या वातमएडल्या पञ्चात् खलु पुाः बानर्गाति योजनमक्त्राणि प्रत्याकृष्य प्रत्युद्वित्ये-त । तत्नि शक्तवात्म पुरुषस्तान् लोकधातुन् पश्रुवेशातिक्रामित्म् । यावदनभिज्ञाच्या- ६ नभिलाप्येरपि कर्ल्यरेकनपि स्रोक्षधातुनतिकानितुन् । ग्राक् । नो छीदं भगवन् । भगवा-नारु । एवमेव मञ्जुष्टीः यः कञ्चिद्धोधिचित्तमुत्पात्व मक्षयानं । न धार्यति । न पठति । श्रावकयानीयान् सेवते 'तेश्र सार्वं मंस्तवं करोति। श्रावकयानं च पठित स्वाध्यायित मी-मासते परिवृद्यते अ्वीय पाठयति यावद्दोधयति । स तेन (घ)न्वप्रज्ञो भवति सोऽनुत्तर्ज्ञा-नमार्गातप्रत्याकृष्यते प्रत्युदावर्त्यने । यद्षि तस्य वोधिमचस्य वोधिभावनातः प्रजेन्द्रियं 10 प्रज्ञाचतुः तद्षि तस्य धन्वीक्रियते प्रतिकृत्यते । श्रयं पशुरुद्यगतिको बोधिमत्र इति ॥

तदेवमेषा प्रत्यतानधिमुक्तिर्गरु।वानानभिरतिद्यासंपूर्णाधिमुक्तिचित्तचर्यस्यापि प्रान यो न संदृश्यते ' प्रागेवाधिनात्राधिनु क्तिचर्यस्य बोधिमबस्य । स क्रि र हानेवे <sup>(१)</sup> सर्ववालचरि-तविपत्तिसमतित्रातः पद्यने घर्मष्येयमनाधिधारुणीविनोत्ताभित्ताविकाविकादितो । ४न-त्तधर्मारामर्तिनिरागिषापरात्तकल्पकोव्यनाभोगनिर्विकल्पप्रीतिवैगालोकप्रतिलब्धग्रा- 15 प्रमेयकालपकोटीनियुतजतसन्स्मपर्गमन्स्यानप्रस्यानविचित्रभावनासंपूर्णा-परार्थप्रतिपति-निर्वाण-पुरावज्ञानमभाराभिनिक्राराभिनिर्वृत्तिः पूर्वयोगज्ञतनक्ष्रसम्द्रश्च पद्यते । [১ ১]श्च-थैतन्नेपार्वे । अस्माद्न्ये चोधिचित्तोन्पाद्का ग्रस्यां भूनो<sup>ा)</sup>नेष्यते । न चात्रेच्क्या किञ्चिद्विशे-षचिक्नं नीतार्थं वार्तुं लभ्यते । म्रधिमात्रीधिमुक्तिचर्याधर्मता वचनाञ्च गम्यते । यत्रा मध्यमृ-डप्रकाराप्यधिमुक्तिचर्या उस्त्येवेति ॥ म्रस्य पुनस्तयागर्तगुन्तसूत्रस्य को अभिप्रायो। यडक्तं । 20

<sup>1)</sup> Nanjio 131, 182; tr. A.D. 542. K. F. 260. 2) Ratuamegha-sūtra, Nanjio 151, 152; tr. A.D. 508. R. F. 264—265. M Vyutp. LXV, 12

<sup>3)</sup> म्रधिम् क्तिचर्या भूमी marg.

<sup>4)</sup> श्रभिसमयालङ्कारे जब्मार्ीनां मृहाद्दिह्याद्शोक्तेः marg.; a note will be added to the translation.

<sup>5)</sup> Nau., 23(8), 1043 K.F 214. M. Vyutp LXV. 30 Tathāgatācintyaguhyanirdeça

कत्य भगवन् वोधि चित्तोत्पादः। श्राक् । यस्य मक्त्राज्ञाध्याशयो अविकोषितः। श्राक् । कत्य भगवन्यवाशयो अविकोषितः। श्राक् । यस्य मक्त्राज्ञ मक्तक्रिणोत्पादः । श्राक् । क्यं मगवन्मक्तिक्रिणोत्पादः । श्राक् । यस्य मक्त्राज्ञ सर्वसव्यापरित्यागः। श्राक् । क्यं भगवन्मक्तिक्रिणोत्पादः । श्राक् । यस्य मक्त्राज्ञात्मसौष्ट्यं परित्यक्तं भवतीति। वो- विचित्तमात्रमसुष्टानां कर्त्रणाभिलायसंजननार्थिमद्मुक्तं । यथा न ते तथागतशासने प्रत्राज्ञिता येषां नास्ति त्याग इति । एविमक्तन्यवीधिचित्तिन्द्रा इष्ट्रव्या न तु वोधिचित्तन्यया नोत्ययत एव ॥

पया द्शयमंत्रसूत्रे देशितं । इक् कुलपुत्र वोधिसत्रो गोत्रस्यः सन्ननुत्पाद्तित्रोधिचितः तथागतेन वा तथागतश्रावकेण वा संवोध्यमाः सेवेध्यमाः समाद्यायमानो

10 उनुत्तरायां सम्यक्तंवो[धी] [६ ब]वोधिचित्तमुत्पाद्यतीद् प्रथमं कार्णं वोधिचित्तोत्पादाय । संवोधिवां वोधिचित्तस्य वा वर्णं भाष्यमाणं श्रुतानुत्तरायां सम्यक्तंवोधी
चित्तमुत्पाद्यतीद् दितीयं कार्णम् । स सता न्यार्णामद्दीपान् दृष्ट्वा कार्णायचित्तनुपस्थाप्य यावद्गुत्तरायां मम्यक्तंवोधी चित्तमुत्याद्यतीद् तृतीयं कारणम् वोधिचित्तीत्याद्यास तथागतस्य सर्वाकार्परिपूर्णतां दृष्ट्वा प्रीतिमृत्याच्यानुत्तरायां सम्यक्तंवोधी चित्तमु
15 त्याद्यतीद् चतुर्थं कारणामिति । तच्च वोधिचित्तं दिविद्यं वोधिप्रणिधिचित्तं च वोधिप्रस्यामचितं च । यथार्थगएडच्यूक्सूत्रं भापितं । इर्लभाः कुलपुत्र ते सत्नाः सर्वलोके ये अनुत्तरस्यां
सम्यक्तंवोधी चित्तं प्रणिद्यति । ततो अपि इर्लभतमास्ते सत्ना ये अनुत्तर्गं सम्यक्तमन्त्रोधिमभिनंप्रस्थिता इति । तत्र वोधिप्रणिधिचित्तं । मया वुद्देन भवितव्यमिति चित्तं प्रणिधानाइत्यत्तं भवति । प्रूर्जनसूत्रे पि । शाब्योत्यादितस्यापि वोधिचित्तस्य बुद्धवकृत्वा
20 भिधानात् । कः पुनर्वादः किच्चिदेव कुधलं कृता । यथोतं भद्रकात्त्वित्रो । चोपदत्ती नाम

<sup>्1)</sup> निःकृपाणां[न] वोधिचितं marg.

<sup>2)</sup> Nanjio 399, Çürangama-samādhi tr. before A.D. 417; Wassiljev, Buddhismus 175 (191), K. F. 249. M. Vyutp. LXV, 31. Ç—s—nirdeça. Translated from the Chinese by Be al, Catena pp. 284—369.

<sup>3)</sup> Nanjio 403. Tr. 300 A.D., K. F. 220—222. cf. J. J. Schmidt, Veber die tausend Buddhas etc. Mém. Acad. St. Pétersbourg. VI Sér. Sc. pol. hist. phil. II, 41—86.

तवागतो यत्र नतत्रहातेन तवागतेन प्रवमं वोधिचित्तमुत्पादितं ताम्बूल्पत्रं (६ ६) दत्त्वा गो-पालवभूतेन । एवं विखुत्प्रदीपो नाम तवागतो यत्र यणमा तवागतेन प्रवमं वोधिचित्तमु-त्पादितं दिणकां दत्त्वा तस्त्रवायभूतेन । एवमनत्तप्रभो नाम तवागतो यत्राचिंद्मता तवा-गतेन प्रवमं वोधिचित्तमुत्पादितं तृषाप्रदीपं दत्त्वा नगरावलम्बक्यूतेन । एवं दृष्टिवक्रमो नाम तवागतो यत्र द्वष्प्रधर्पेण तवागनेन प्रवमं वोधिचित्तमुत्पादितं दत्तकाष्ठं दत्त्वा का- ६ छक्तरक्यूतेनेत्यादिं॥

चर्याविकाले अपि च वोधिचिते नावनन्यता कर्तव्या ' तन्याप्यनत्तसंमारमुखप्रसवनवात् । यत्रार्यमैत्रेयविनोते वर्णातं । तत्यवापि नाग कुलपुत्र चित्तनपि वबर्त्वं सर्वप्रांतिविणिष्टं सुवर्णालंनारमिग्धवित । वबर्त्वाना च न विवक्ति । सर्वद्रारिद्र्यं विनिवर्त्तयित । एवमेत्र कुलपुत्राणयप्रतिपत्तिगित्रमण्य सर्ववताचिनोत्पाद्वबर्ग्वं सर्वश्राव- 10
वप्रत्येकत्रवृद्धगुणमुवर्णालंकारगिग्भवित वोधिसत्वनाम च न विवक्ति । सर्वसंमारद्रारिद्यं
विनिवर्त्तपतोति । इतद्रा विनापि चर्यया वोधिचित्तनुपकार्कागिति वातव्यं 'चेनापर्रीवाववाद्वस्त्रं कवितं ' पस्माञ्च वं मन्तर्गा वङ्गवृत्यो वङ्गवर्णायः [१०] । प्रसक्ः सर्वेण
सर्वः सर्ववा सर्वं सर्वद्रा द्रानपार्गिताषां जित्तितुं ' एवं यावत्प्रवापार्गिताषां जित्तितुं ।
तस्मातिर्वः वं मन्तर्ग एवमेत्र सम्यक्तंवोधिक्त्दं श्रवां त्रः प्रणिधिं च मच्क्विपं ति- 15
छर्वाप निपष्णो अपि जयानो अपि वायद्रिय भुजानो अपि 'पिवव्रपि 'सेततसमितमनुस्मर् '
मनसिकुक् भावय ' सर्ववृद्धवोधिसत्रप्रत्येकत्रवुद्धावश्रावक्रपृद्धावता प्रमुनोद्स्वाययानुगत्प्रत्यवानि सर्वकुश्वस्मूलान्यगिसंतिष्य तुल्यिता पिएडियता अनुनोद्स्वाययानुगिद्राया यावदाकाणसमतया निर्वाणसमतया अनुनोद्स्वानुमोत्य च सर्वतृद्धवोधिसत्वप्रत्येक-

<sup>1)</sup> एवं मञ्जुष्यी श्रीकीर्तिनाम तयागः यत्र गुणावनेन तयागः प्रः वोः उत्पादितं । एकमामलकं दत्त्वा वैष्णरानभूतेन marg.

<sup>2)</sup> Nanjio 248, 249, 250. K. F. 263 M. Vyutp. LXV. 105.

<sup>3)</sup> The MS. is obliterated. The first letters of pranidhim are hardly legible, but the restoration appears the more certain from the Tib. word used,  $\sqrt[3]{7}$ 

<sup>4)</sup> Senart, Mhv. i., p 422.

एतच्च बोधिचित्तं द्रपकायदर्शनोत्पत्तं 'तत्र पूर्वावद् निष्ठाते 'एवं तावत्प्रणिधिबो-धिचितं वेदितव्यं । इदं तु वक्तव्यं किमभूमिप्रविष्ठस्यापि बोधिम्बसम्बर्गधिकारो अस्ति न वेति । मस्तीति वेदितव्यं माकाशीर्भमूत्रे लाभमत्कारार्थं मूलापित्तम्मवणात् । 15 द्शभूमिकामूत्रे तु प्रथमायां भूमौ दर्शितं 'न च किच्चत्मत्कारं कस्यचित्मकाशात्प्रतिकांत-त्यन्यत्र मैयेवैषां सर्वमत्नानां सर्वेपिकरणाबाङ्गत्यमुपनामियतव्यमिति । तथा चारु । प्रमुदितायां बोधिमत्नभूमौ मुट्यवस्थितो भवत्यचलनयो [8 ब]गे ति । पुनश्चोक्तं । तथाग-

<sup>1)</sup> Cf. Pāli ārammana.

<sup>2)</sup> Not Pūrnāvado as one would be tempted to conjecture, for the Tib has  $\sqrt[3]{5}$   $\sqrt[3$ 

<sup>3)</sup> Wassiljev, Buddhismus 171 (186); Nanjio 67, 68, 69. cf., also 70. KF. - p. 270. M. Vyutp. LXV. 18.

<sup>4)</sup> श्रात्मोत्काष्पर्पेसने marg. The use of a noun from v pams hitherto found in Dhatupatha only, tends to show these glosses are very early

<sup>5)</sup> Wassiljev, Buddhismus 302 (332); 309 (339—340); 324 (354) 327 (358). Nanjio 105, 110. cf. also 87, 88 and K. F. 211. Here, apparently, and p. 11, 10 infra the MS. reads °bhūmaka°.

<sup>6)</sup> Cf. Raj. Mitra, Nep. B. L. p. 82.

तवंशिनिवती भवति संबोधिपरापणा इति । माकाशगर्भसूत्रे ताक् । मावकापानमेवीस्य न भवति प्रागेव गक्षायानांगिति । तथार्थोपपिप्पृक्कापां गात्सर्पपर्यत्रनद्वस्यापि शिक्षापदानि प्रवप्तानि । प्रमुद्तितायां तु पद्यते । यात्मसंज्ञापगगाज्ञास्यात्मस्रेको न भवति । कुतः । पुनः सर्वोपकरणस्रोक् इति । तथा मस्तकादिद्गनमध्यत्रास्योक्तं ॥

एवमादिम्त्रेषु भूनिप्रविष्टस्यापि जिताप्रत्तिर्दिश्यते। यत्र वासामान्येन वीधिमतः । गिधिकृत्योपदेजस्तत्राभ्यासायोग्यतया प्रतिपेधवाक्येन वा गिदिक्तिक्वोधिसत्तने न जित्तिक्यं भिवदेतत्। उभयासभवे तु सर्वत्र जित्तिक्यं नित्राय्येकस्यां जित्तायां जित्तणाः यामजत्तस्येतर्रिजतानभ्यासादनापितः ॥ श्रीपंत्रचमतिसूत्रे अप्येवमवीचन्। दानकाले जीलोपसंक्तारस्यापेतिति विस्तरः। न चात्रे जिथिलेन भिवत्वयं न च जेपासु न समुदागक्कृति। यथिलं यथाभन्नमानिर्मितं दृजभूमिकसूत्रे वचनात्। ययं च संवरः स्त्रीणानिप मृहक्तेजानां १० वोध्यभिलापित्तानां लभ्यते। उक्तं कि वोधिसत्वप्रातिनोते चतुर्भः जारिपुत्र धर्नः (६७) समन्वागताः वोधिसत्ताः सत्यवादिनो भवस्तोत्यारभ्याक् । ३क् जारिपुत्र कुलपुत्रो वा कुलाहिता वा गुतरापां सम्यकसंत्रोधी चित्तमुत्पायार्थ्यवयोपी विक्रित कुजलप्रतीवन्यापीयिन्यारभ्य सर्व उपदेजः॥

संबर्यक्षां च बोधिसव्यक्षितापदाभ्यासपर्गस्य सांबरिकस्याशिकात्कर्तव्यं। एवं 16

<sup>1)</sup> Anusvāra deleted in MS.

<sup>2)</sup> सत्काराकांत्रण मुद्तिायां प्रामेव मङ्ग्यानित्वात् श्रावक्यान . . . (letters lost here) marg.

<sup>3) °</sup>tathāyogra° MS., but the Tib. মুহালুহা মুণ্ট্ৰ makes the correction certain. Translated into Chinese before A.D. 220. Nanjio 23 (19), 33, 34. K. F. 216 M. Vjupt. LXV. 72.

<sup>4)</sup> मस्तकाद्दिनं marg.

ō) म्रयोग्यतानिपेघयोः marg.

<sup>6)</sup> Wassiljev, Buddhismus 171, Naujio 74, 77 (where evidently Aksharamati stands for Akshayamati) A° nirdeça Wassiljev, Buddhismus 327 sqq (358 sqq) K F. 256. A° pariprechā Naujio 28 (45) K. F. 218.

<sup>7)</sup> शीले ह्र्रादागतस्याधिनी धर्मदाने समाध्यपेन्नणमत्रीतं margin.

८) शिद्धाः

<sup>9)</sup> K. F. 268. Cf. also Nanjio 1096, 1098.

स्यस्य शितातिकामे तीव्रमपत्राप्यं गुरुविसंवाद्नभयं चोत्पखते । तत्र चानाभोगतः प्रेम-गौर्विसिंहिरित्येष सामान्यसंवर्धर्मः । ग्रंत एव बोधिसंबाः तथागतानां पुरतः शिला-णामन्यतमशिनानिष्पत्तिकामाः समादानं कुर्वति । तस्य च कल्याणिमित्रस्याभावे दश-द्गिवस्थितबुद्धबोधिसत्नाभिमुखीभावभावनया संवर्गे ग्रास्तः संवर्गात्मवलं च तुंलिप-5 वा । म्रन्यया तु सर्वबुद्धबोधिसवाः सर्विकश्च लोको त्रिसंवादितः स्यात् । सर्ह्यनस्मृ-त्यपस्थानसूत्रे कि निचिन्मात्रं चित्रपिद्याप्यद्दतः प्रेतर्गातकृतां प्रतिज्ञातं चाद्दतो नर्कगतिः । किं पुनर्नुत्तर्मर्थम् खिलस्य जगतः प्रतिज्ञायासंपाद्यतः । त्रतं एवोक्तं धर्मसंगोतिसूत्रे । सत्यगुरुकेण कुलपुत्र वोधिसत्तेन भवितव्यं । सत्यसंगीतिः कुलपुत्र धर्मसंगी[१०]तिः ' तत्र कुलपुत्र कतमत्सत्यं यहोधिसत्वो उनुत्तरायां सम्यकसंबोधी चित्तमु-10 त्याचा तिच्चतं बीचितव्तेतोर्गप न परित्यनति न सत्तेषु विप्रतिपचते । इदं बोधिसत्तस्य सत्यं ॥ यत्पनर्वोधिसत्नो ऽनुत्तरायां सम्यक्संबोधी चित्तमुत्पाख प्रशातिचतं परित्यज्ञति सत्नेषु विप्रतिपद्यते ४पं वोधिसत्नस्य प्रतिकृष्टी मृषावाद इति । ऋर्यसागर्मातमुत्रे पि देशितं । स्यास्वयापि नाम सागर्मते राज्ञा वा राजमात्रो वा सर्व नागर्कं जनं श्रो भक्तेनोपनिमह्योपेतको भवेनानपानं समुरानपेत्सत्यं सर्वजनकायं विसंवाद्येत् । तत्र 15 ते **ऽ**न्नपानभोजनमलभमाना उच्चग्वतः प्रंक्रामेयुः । एवमेव सागर्मते यो वोधिसवः सर्व-सत्तानाग्रास्यातीर्णातार्णापाम्क्रमोचनापानाग्रस्ताग्रामनाप पावन बाद्धश्रुत्ये अभियोगं करोति नापि ततो उन्येषु बोधिपस्यजुशलमूलेषु धर्मेषु । स्रयं बोधिसत्रो विसंवाद्यति

<sup>1)</sup> MS. °चाक°

<sup>2)</sup> Nanjio 679, 804. (Capp. 3, 4 deal with naraka and the pretas); translated A.D. 539. K. F. 274—275.

<sup>3)</sup> M. Vyutp. LXV. 21. Translated A.D. 515, Nanjio 426. K. F. 266. Wassiljev, Buddhismus 327 (358).

<sup>4)</sup> The Tib. & Ch. lists (K. F. 253. Nanj 10 976) know only Sagaramati - paripriccha. The «Sūtra» of our text is preserved in the Tib.  $\overline{A}$  (11. a. 6).

<sup>5)</sup> Compare Ashtasāhasrikā - prajňāpāramıtā, p. 232, l. 12; 388 l. 19 and the Tibetan equivalent (11. b. 1) (12) 7. The meaning «scoff, sneer» is just what the

passage requires and is confirmed by the cognate forms such as Hindi cagh: also cachinnor and καχάζω. This passage should be added in confirmation of Jāschke's remarks s. v. (p. 358).

एतच भेषायम् त्वेडूर्पप्रभन्ते द्रष्टयं । यस्तु गक्तित एवं श्रुतापि वीधिसवचर्या-डप्वारतानिष प्रश्नपावमान्त्वोत्नक्त एव सकलडिष्यत्वननपरित्राणधुरमववीषुं तेन वन्द-नपूजनपापदेशन-पुण्यानुनीदन-बुद्धाध्येपणा-याचन-वोधिपरिणाननं क्वा कत्याणित्रन्न-मभ्येत्यं ति[१० ०]डक्तानुविदेन स्वयं वा वक्तव्यं । सनन्वाक्राचार्याक्नेवं नानेत्युक्ताः यथा- १६ र्यमञ्जूश्चीवुद्धतेत्रगुणाव्यूक्तलङ्कारमृत्रे भगवता मञ्जूष्यिया पूर्वन्नावदाने चर्षेपितं वोधि-चित्तमुत्पादितं तथीत्यादिपतव्यं । एवं कि तेनीकं ॥

यावती प्रवमा कोििः संसार्स्यातवर्जिता। तावत्सविक्तार्वाय चरिष्याम्यमितां चरिम्॥

<sup>1)</sup> Wassiljev, Buddhismus 170-171 (185-186); K. F. 266-267 and Nanjio 64, 65 (before A D 439), where the title is Dagacakrakshitigarbha.

<sup>3)</sup> Nanjio, 171 (tr. A.D. 650) 170, 172 cf. 167. M. Vyutp. LXV. 80

<sup>4)</sup> These letters are quite uncertain.

<sup>5)</sup> Nanjio, 23 (15, 46), 31. Tr. by Dharmāraksha (fl. A.D. 300) & twice later. K. F. 215. M. Vyutp. LXV. 56.

<sup>6)</sup> चार् (fem.) = चर्पा not in leax. in this sense or gender.

उत्पाद्याम संबोधी चित्तं नाष्ट्य संमुखम् ।
निमन्नये जगत्सर्वे दारिन्यान्मोचितास्मि तत् ॥
च्यापाद्धिलचित्तं वा ईर्ध्यामात्सर्यमेव वा ।
म्रस्ताग्ने न मरिष्यामि बोधि प्राप्त्यामि पावता ।
म्रस्ताग्ने न मरिष्यामि बोधि प्राप्त्यामि पापकान् ॥
बुद्धानामनुशिनिष्यो शीलसंवर्संपमे ।
नाक्तं बरितद्वपेण वोधि प्राप्तुमिक्तित्सक्ते ॥
परात्तकोर्ण्यं स्थास्यामि सबस्यैकस्य कारणात् ।
नेत्रं विशोधिषष्यामि म्रप्रमेयमचित्तियम् ॥
नामधेयं करिष्यामि दश् दिन्तु च विश्रुतं ।
कायवाद्धार्मणी चाक्तं शोधिषष्यामि सर्वशः ॥
शोधिषष्ये मनस्कर्म कर्म कर्त्तास्मि नामुभम् । इति ॥

त चात्र सार्वकालिकात्मंवर्यक्षांकान्मात्।पतिष्यङ्का कर्तव्या उत्तैव सूत्रे उत्तोभयप्रणिधानानुकानादेवं क्युक्तं । यथा तेनात्तोभयेण तथागतेन पूर्व बोधिसत्वभू[10 b]तेनैवं

15 वाग्माषिता । विसंवादिता में बुद्धा भगवत्तो भवेषुर्यदि सर्वस्यां जाती न प्रत्रक्षेयमिति ।

एका जातिः प्रयत्नेन संशोध्या विवुधात्मना । अन्यास्तु जातोरावोधेः सैव संशोधिषण्यतीत्युक्तेः॥ ॥ एवं शारिपुत्र वोधिसत्नेनात्तोभ्यस्य तथागतस्यानुशित्तितव्यं। एवं शित्तमाणः

शारिपुत्र बोधिसत्नो मक्तितः सर्वस्यां जाती प्रत्रजत्युत्पादादा तथागतानामनुत्पादादा

प्वश्यं गृकावासानिष्कामिति । तत्कस्य केतोः । पर्मो क्ययं शारिपुत्र लाभो यद्वत गृका
वासानिष्क्रमणिति । यावत् । भार्यापुत्रद्वाकृतृतृष्ठा चास्य न भवतीति । यथा जन्मात
रेष्वयं दोषो न भवति तथात्रैव वद्यमाणिनित्यास्तां तावदेतत् ॥

<sup>1)</sup> স্বা MS Both বান and স্বান occur = «death», the latter form therefore being unmetric may be rejected.

तदेवं समात्तसंबर्स्य सामान्यमापत्तिलतगामुच्यते । येनापत्तिलतगोन युक्तं बस्तु स्वयमप्युत्प्रेत्य परिक्रेन चापत्तिप्रतिद्वयकेष्वनापत्तिप्रतिद्वयकेषु च संगुक्षेत । बोधि-सतः सर्वसत्वानां वर्त्तगानानागतसर्वडुब्ब्द्रीर्मनस्योषणमाव वर्त्तमानानागतसुखसीमन-स्योत्पादाय च निःशाखतः कायवाद्यनःपराक्रमैः प्रयतं करोति। पदि तु [त]त्प्रत्ययसाम-ग्रीं नान्वेषते तदत्तराषप्रतिकाराय न घटने ग्रत्यडण्खरीर्मनस्य वक्कडण्खरीर्मनस्यप्रति- 5 कार्भुनं नोत्पादयति । मङ्गर्धामद्यर्वे चाल्पार्यकानि न कर्गात नणमप्युपेनते । सापत्तिको भवति । संतेपतो <sup>(१)</sup>नापतिः स्वणत्रचिषयेषु कार्येषु तत्र निष्पलतया शिस्चाप्रदास्यभा-वात् । प्रकृतिसावग्रतया त्वन्यदृद्यत एव । यत्र स्वशत्त्रग्रगोचरे पि त्यागमानर्घ्यादापत्तिः स्यातन चित्र्यं । सामान्यपापदेशना न न बातु ततो गुांतः ॥ एतत्सनासतो बोधिमवर्शिः ताशरीरं । विस्तर्तस्त्वप्रमाणकत्पापर्यवसाननिर्देशं । यववा संतेपतो हे वोधिसवस्याप- 10 त्तो । यथा प्रक्तिपुक्तायुक्तनसमीद्यार्भते । निवृत्तः समो।त्त(।। ब्रोते सापात्तिको भवति । निद्वप्य यद्यार्क्नातन्त्रामत्यसणञ्चएडालदारीनापि चोदितः सापत्तित्री भर्वात । कुतः ॥

एतरध्याणयसंचोर्नमूत्रे वचनात्। यपि तु मेत्रेय चतुर्भिः कार्णोः प्रतिभानं सर्व्वहभा-ं वि ---- भिः । इक् मैत्रेय् प्रतिभानं सत्योपसंक्ति भवति । नासत्योपसंक्ति धर्गोपसं-क्तिं भर्वात नाधर्गेपसंक्ति । लेशक्तयकं भवति न लेशिववर्षकं । निर्वाणगुणानुसंगसन्द्- 15 र्शकं भवति न संसार् [गुणा]नुशंससन्दर्शकं । एभिन्ननुर्भिः पेपालं । यस्य कस्यचिन्मैत्रेय एभि-श्चतुर्भिः कार्षौः प्रतिभानं प्रतिभाति प्रतिभास्यति वा । तत्र स्रोहेः कुलपुत्रैः कुलड्राक्-तृभिर्वा वुडसंज्ञोत्पाद्यितव्या शास्तृसंज्ञां कृवा । स धर्मः म्रोतव्यः । तत्कस्य वृतोः । यत्मिश्चिमीत्रेय सुभाषितं स्वं तद्दुहुशाषितं । तत्र नैत्रेय य इमानि प्रतिभागानि प्रतिनिषे वैतानि बुद्धभाषितानीति । तेषु चागीर्वमुत्पार्वेत्पुद्रलविद्वेषेण तेन सर्वबुद्धभाषितं 20 प्रतिभानं प्रतिक्तिप्तं भवति । धर्मे प्रतिक्तिप्य धर्मव्यतनसंवर्तनीयेन कर्मणा उपायगामी मवति ॥

<sup>1) °</sup>पमे MS. 2) K. F. 216. 3) °नत्यो° MS.

यः पुनरेतदभ्यासार्ये व्युत्पादितमिच्छ्ति । तेनात्र शिनासमुख्ये तावचर्यामुख्यात्रशि-त्तणार्थमभियोगः करणीयः शितार्म्भस्यैव मङ्गाफलवात्। पथोक्तं प्रशासिविनिश्चयप्रतिहा र्वसूत्रे । यद्य मञ्जुष्मीर्बोधिसत्ती गङ्गानदीवालिकासमेभ्यो वुंडेभ्यः प्रत्येकं सर्वेभ्यो गंगा-नदीवाल्कासमानि बुद्धतेत्राणि विशरातमकामणिर्सप्रतिपूर्णानि कृता द्यादेव दंदङ्ग- ङ्गानदीवालिकाप्तमान् कल्पान् दानं द्खाद् । यो वा ४न्यो मञ्जुष्रीर्बोधिप्तत इमानेवद्वपान्ध-र्मान् श्रुद्धा एकात्तेन ग[11 b]ता चित्तेनाभिनिद्यपपेदिमेष्वेवद्वपेषु धर्मेषु शितिष्यामोति। सो अशितितो पि मञ्जूष्रीर्बो धिसबो अस्यां शित्यायां क्निर्को वततरं पुषयं प्रसवति। न बेव तदानमधं पुरायिक्रियावस्त्रिति । तस्मादेवमनुशंसर्गर्शना वोधिसबेन न कर्षांचिवव-र्त्तितर्व्यं । यदात्रैवाक् । तत्र मञ्जूर्षार्वे त्रिताक्तुमकाताक्तृन्नोकधातुपर्माणुरवःसम्।ः 10 सत्तास्तेषामेक्षेकाः सत्तो राजां भवेज्जम्ब्रहोपाधिपतिस्ते सर्व एवं घोषपेषः भ्यो मक्तापानमुद्गः क्हीष्यति धार्षिष्यति वाचिषयित पर्ववाप्स्यति प्रवर्त्तपिष्यति तस्य नखक्रेरैनमासं ्पञ्चपितकोन दिवसेनावतार्यिष्यामः तं चैतेनापक्रमेण जीविताद्यपरोपियष्याम इति । सचेन्मञ्जुष्रीबीधिमल एवमुच्यमाने नो त्रस्यति न मंत्राममाप्स्यते उत्तश एकचित्तोत्पदि-नापि न बिभोत न विषोदति न विचिक्तित्सने । उत्तरि च सद्दर्मपरियंहार्षमिभुज्यते 15 पाठस्वाध्यायाभिमुक्तो विक्रिति । ययं मञ्जूषार्वीधिमवश्चित्तप्र्रो रानपूरः शीलपूरः तातिशूरः वीर्यशूरः ध्यानशूरः प्रज्ञाश्रूरः समाधिश्रूरः इति वक्तव्यः॥ सर्वेन्मञ्जुश्रीवीधि-सलः तेषां वधनपुरुषाणां न कुप्यति न रुप्यति न खिल दोषचित्तमुत्पाद्यति । स मञ्जु-श्रीर्बोधिसत्वो ब्रह्मस्म इन्द्रसमो ४ कम्प्य इति॥

इतश्चाम्बकाले शितादरी महाफलविपाकः ' तथा कि चन्द्रप्रदीपसूत्रे ।

Vyutpādam MS.

<sup>2)</sup> Nanjio 522, tr. A.D. 663 by Hionen Thsang. K. F. 249. M. Vyutp. LXV. 52 (P: — nirdeçah).

<sup>3)</sup> These words are of course corrupt. If I rightly understand the corresponding Tibetan ਪ੍ਰਸਤ 'ਤ੍ਰਸ਼ਬ' ਲੋਕ' ਸ਼ਤ' ਤੁੰਤੀ 'ਤੇ (14. a. 6), some form like adhikataram (cf. Pali) must be replaced.

वृद्धान कोटीनपुतानुपस्थिहे । दत्तेन पानेन प्रमत्रवितः । क्त्रिः पताकाणि च दीपनातिः । कल्पान कोखो यय गङ्ग[124]वालिकाः ॥ पश्चेय सद्धर्मे प्रलुख्यमाने । निरूध्यमाने सुगतस्य णासने । रात्रिं दियं एका चरेष णिकाम् । इद्द्यतः पुणयविणिष्ट भोति ॥

तस्मात्मतंत्व्यो अत्राद्रः॥ उत्तानि च मृत्रातेषु वोधिसविधानापद्दानि। यत्रोत्तामार्यस्न- ६ मेचे । कार्य च कुलपुत्र वोधिमवा वोधिसचिधानाम्यस्मृता भविष्ति। इक् वोधिसवः एवं विचार्यति। न प्रातिमोत्तमंत्रर्यात्रकेण मया शकामनुत्तरा सम्यक्षमंत्रोधिमिभतं-वोद्धं। किं तर्क्षि यानीमानि तथागतेन तेषु तेषु सूत्रात्तेषु वोधिसवतमुद्दाचारा । वोधिमविधानि प्रचतानि तेषु तेषु मया शिनितव्यमिति विम्तरः। तस्माद्स्मिद्धिन मन्द्र-वृद्धिन। इर्विचेषो विस्तर्रोत्तावाद्योधिमवस्य संवरः। ततः विं पुत्तं ॥ मर्नस्यानाम्यनो १० विचाय्येनानापत्तिको भवेत् ॥ कतमानि च तानि मर्गस्यानानि यानि क् सूत्रात्तेषु मक्षा-यानाभिरतानामर्थायोक्तानि ॥ यद्यत ।

म्रात्मशावस्य भागानां त्र्ययवृत्तेः गुगस्य च । उत्मर्गः मर्वसत्वेभ्यस्तद्रता गुहिवर्दनम् ॥

एय बोधिमत्तसंबर्सयक्ः। यत्र बोधिसत्तानान-यानविष्याने अव्यापत्तवो व्यवस्थाय्यते॥ १६ यथोक्तं बोधिसत्तप्रातिनोत्ते । यो बोधिसत्तेन गार्गः परिमृक्तिः सर्वसत्तानां कृतिन इप्वनु (प)गानी। सचेद्वोधिसत्तम्य तं नार्गे परिमृक्ताव्यस्थितस्यापि कल्पकोटेर्त्यवेनैकं सुखचित्तनुत्पवेतात्तशो निपव्य चित्तमपि । तत्र बोधिसत्तेनैवं चित्तमुत्पाद्गितव्यं सर्वस-तानामात्यिकं परिमृक्तितद्गि ने वर्जयित्रपीदानीति। परिमृक्तितम्। (१२ ५)पि नञ्जुष्रो-

राक् ॥ पञ्चेमानि देवपुत्रानसर्वाणि वैरानसर्वेः समन्वागता वोधिसताः तिप्रमनुत्रासम्य- 20 क्संबोधिमभिनंबुध्यते । कतमानि पञ्च । पदा देवपुत्र वोधिसत्रो ऽध्याशयत्यनुत्ररायां सम्य-

<sup>1)</sup> Metre Upajāti, cf. Colebrooke Misc. Ess 2 n. 91. For odharmi cf Senart on Mhy 1. 13. 8

<sup>2) °</sup>dyā MS

<sup>3)</sup> Four or five syllables wrongly restored a sec manu. The Tib. (15. b. 1) makes Manjuçri quote from a work on Vinaya.

कसंबोधी चित्तमुत्पाच नातरा श्रवकप्रत्येकबुङभूमी चित्तमुत्पाद्यतीद् द्वपुत्र प्रथममान सर्य। सर्वस्वपरित्यागितायां चित्तमुत्पाच नातरा मात्सर्पचित्तेन सार्ड स न्यमतीद् द्वपुत्र वित्तीयमानसर्यम् । सर्वसवा मया तृातच्या इत्येवं चित्तमुत्पाच नातरा सीद्तीद् द्वपुत्र तृतीयमानसर्यम् । श्रनुत्पन्नानिमृद्धान्सर्वधर्मानवभीतस्य इत्येवं चित्तमुत्पाच नातरा दृष्टि- गतेपु प्रयततीद् देवपुत्र चतुर्थमानसर्यम् । एकजणासमायुक्तया प्रश्वया सर्वधर्मानवभीतस्य इत्येवं चित्तमुत्पाच नातरा तिष्ठति न विष्ठीवित अप्राप्तायां सर्वश्वतायामिद् देवपुत्र यञ्च- ममानसर्यमिति ॥

तस्मादेवमात्मभावभोगपुरायानामविर्तमुत्सर्गर्साष्ट्राह्ववृह्वयो यवायोगं भावनी-याः ॥ तत्र तावड्डत्सर्गार्थं परियक्दोषभावनाह्योरण वैराग्यमुत्पादयेत् त्यागानुशंसांश्च 10 भावयेत् । यथा तावच्चन्द्रप्रदीपसूत्रे ।

> मध्यवसिता ये बाताः काये अस्मिन्यूतिके सम्योग् । बीविते चञ्चले अवश्ये मायास्वप्ननिभोयमे ॥ श्रीतरीद्राणि कर्माणि कृवा मोक्वणानुगाः । ते याति नर्कान् घोरान् मृत्युयानगतावुधा । इति ॥

15 तथानसमुखनिर्श्वार्णया[18] नप्युक्तं ॥ ये केचित् सत्ना न भवति विग्रकाः परिग्रक् स्तत्र निरानमूलम् । तस्मात्त्यवेद्यत्र भवेत् तृष्ठाः उत्मृष्टतृष्ठस्य व्हिं धार्णो भवेत् ॥ बोधिसत्वप्रातिमोत्ते कथितं । पुनर्परं शारिपुत्र बोधिसत्नः सर्वथर्मेषु परकीयसंज्ञामृत्पार्-यति । न कश्चिद्रावमुपार्ते । तत्कस्य केतोः । उपार्गनं कि भवमिति ॥ श्रार्थोग्रद्त्तपरिष्-

<sup>1)</sup> Vishthihati MS. The Tib. has a valor adoes not pause, which would suggest some form like vishtabhyate.

<sup>2)</sup> The metre requires some word like sadā.

<sup>3)</sup> The Tib. title of this work is the same as that of a work in the cKanjur, but there, as usually in the Chinese, translated Anantamukha-sadhaka-dho (K.F. 250). In some of the Chinese versions the title corresponds with that in the text (Nanjio, 357, 358).

<sup>4)</sup> The leaf of the archetype numbered 13 is now lost.

च्छायामप्याकः। यद्वतं तत्र भूयो रित्ततव्यं। यहुके तह वितव्यं। यद्वतं तत् प्रात्तवयाय। यहुके तत्त्वपायकः। यद्वतं तद्वपियकः यहुके तत्वपियकः। यद्वतं तद्वपि यहुके तत्वपियकः। यद्वतं तद्वपि यहुके तत्वपि। यद्वतं तदोधिमार्गीयस्तव्याय। यहुके तत्वपि। यद्वतं ततः सुखम् यहुके तदारम्य उप्वं। यद्वतं तत्वाणोत्सर्गाय। यहुके तत्विणवर्द्वनम्। यद्वतं तत्मक्षिणोत्ताय। यहुके तत्वाणवर्द्वनम्। यद्वतं तन्मक्षिणाताय। यहुके तत्वान्। यद्वतं तन्मक्षिणाताय। यद्वतं तत्मत्यक्ष्याय। यद्वतं तत्मव्यक्ष्याय। यद्वतं तत्मव्यक्ष्याय।

यावत्सचेत्पुनर्स्य पुत्रे शितिर्क्ततरं प्रेमीत्पयते तथा श्येषु सत्येषु तेन तिस्भिः परिभाषणाभिः स्वचित्तं परिभाषितव्यं। सत्मागिस्तिस्भिः। सम्यक्षित्र। युक्तस्य समिचतस्य वोधिर्म विषमचित्तस्य वोधिर्म निष्याप्रयुक्तस्य । यनानात्वचारिणो वोधितः 10 तस्य वोधिर्म नानात्वचारिणाः । याभिस्तिस्भिः परिभाषणाभिः स्वचितं परिभाष्य - न्यत्रे (१) श्रीनत्रसंत्तीत्पाद्षितव्या शित्रं कृतित्ममः न नेत्रं। पो श्क्नस्यार्थाय वृद्धप्रद्यप्ताः । याभिस्तिस्भिः परिभाषणाभिः स्वचितं परिभाष्य - न्यत्रे (१) श्रीनत्रसंत्तीत्पाद्षितव्या शित्रं कृतित्ममः न नेत्रं। पो श्क्षमस्यार्थाय वृद्धप्रद्यप्ताः । शित्राषा उद्धुरताद्वा शित्रम् पुत्रे शितर्क्ततरं प्रेमोत्पाद्णामः न तथान्येषु सत्रेषु । तेन तथा तथा चित्तनुत्पाद्षितव्यं यथा यथास्य सर्वसत्येषु पुत्रप्रेमानुगता मैन्यत्पयते । यान्यता एव चानेन योनिशः प्रत्यवेतितव्यं। यन्यत एव चागतः प्रः 13 न्यतो श्रक्तं । सर्वसत्याच पण्या चम्रुवन् । यक्तं च सर्वसत्यानां पुत्रो श्रूवम् । नेक् संविन्यते वर्शियत्वाच वर्षा परियक्ते वा वर्तव्यः। माध्यवसानं । मृक्तिणा वोधिसत्वेन न कनिर्माधिद्वस्तुनि समत्रं परियक्ते वा वर्तव्यः। नाध्यवसानं । न नियतिः न तृष्वानुशयः कर्तव्यः। सचेत्पुनर्गक्त्यते मृक्तिणां वोधिसत्यं पाचनक उपसंक्रम्य किञ्चदेव वस्तु पाचितः । सचेदस्य वस्त्वपरित्यक्तं भवेत् । नैवं चित्तं निध्यापिततव्यं । यत्वकृतेतद्वस्तु परित्यत्वेयं 20 परित्यक्तेयमवश्यं ममितेन वस्तुना विनाभावो भविष्यति । व्रकामकेन मरणामुष

<sup>1)</sup> पुत्रे (?) cf. infra.

<sup>2)</sup> odhyapo in the transcript.

गत्तव्यं भविष्यति । एतच्च वस्तु मां त्यद्यति अहं चैनं त्यद्यामि । एतच्च वस्तु पर्तियव्याहं आत्तासरः कालं करिष्यामि एतच्च परित्यक्तं न मे मर्णकाले चित्तं पर्याद्याय
स्थास्यति । एतच्च मे गर्णकाले प्रीति प्रामीध्यमविप्रतिसारितां च बनिष्यति । सचेत्युनरेवमिष समन्वाहरन् शक्कुयात्तद्वस्तु परित्यक्तुम् । तेन स पाचनक्रश्चतमृभिः संज्ञतिभिः

हं संज्ञपियतव्यः । कतमाभिश्चतमृभिः । द्वबलस्तावदस्म्यपरिषक्ककुशलमूलः । आदिकर्मिः
को मक्षायाने । न चित्तस्य वशी परित्यागाय । सोपादानदृष्टिको-हिम । अहंकारममकार[14 व्यक्तिः । तमस्व सत्युक्त्व । मा परिताप्तीस्त्रवाहं करिष्यामि तथा प्रतिपत्स्ये ।
तथा वीर्यमार्टस्ये । यथिनं च तवाभिप्रायं परिपूर्यिष्यामि सर्वसवानां चेति । एवं खलु
गृक्त्यते । तेन याचनकः संज्ञपयितव्यः । एतच्च संज्ञपनमुपरि दोषपरिकारायोक्तं । मा भूदोविस्तदस्य तत्राप्रसादो बोधिसत्वे वा याचनकस्येति । न तु मात्सर्यमेवं अनवस्यं भवति
कृतिसतं चेदं भगवता बोधिसत्वानां ॥

यथाक् बोधिसत्तप्रातिमोत्ते । चत्नार् इमे शारिपुत्र धर्मा बोधिसत्नानां न संविध्यते । क्तामे चत्नारः । शाद्यं बोधिसत्नानां न संविध्यते । मात्सर्य बोधिसत्नानां न संविध्यते । क्षिण्यते । ईर्ण्यापेषुन्यं बोधिसत्नानां न संविध्यते । नाक् शक्तो अनुत्ररां सम्यक्सं विध्यते । ईर्ण्यापेषुन्यं बोधिसत्नानां न संविध्यते । यस्येमे शारिपुत्र चत्नारों धर्माः संविध्यते स पिउतिर्ज्ञातत्यः । कुक्को वतायं । लपको वतायं । नष्टधर्मा वतायं । सेक्तिश्रधर्मो वतायं लोकामिषगुरुको वतायं । क्ष्यको वतायं । नष्टधर्मो वतायं लोकामिषगुरुको वतायं । सक्तवोडकपर्मो वतायमिति । तथा विक्तप्रराः खलु पुनः शारिपुत्र बोधिसत्ना भवति । यावतस्वक्रत्तपरित्यागो । मति पादपरित्यागो । नासापरित्यागो । शीर्षपरित्यागो । म्र्इपरित्यागो । मुन्रपरित्यागो । स्तिपरित्यागो । परिवार्परित्यागो । परिवार्परित्यागो । चित्तपरित्यागो । मर्श्वपरित्यागो । सर्वस्वपरित्यागो । स्वस्वपरित्यागो । सर्वस्वपरित्यागो । सर्वस्वपरित्यागो । सर्वस्वपरित्यागो । सर्वस्वपरित्यागो । सर्वस्वपरित्यागो । सर्वस्वपरित्यागो । स्वस्वपरित्यागो । स्वस्वपरित्य

<sup>· 1) °</sup>tăpsīs MS.

एवं नारायणपरिष्टक्रायामप्युक्तं । न तहस्तूपादातव्यं यस्मि(न्) (११ ६)वस्तुनि नास्य त्यागचित्तमुत्पस्रते । न त्यागबुद्धिः ऋमेत । न स परियक्ः परियक्तीतन्त्री यहिनन्परियक्ति नोत्सर्जनिवत्तमुत्पाद्गेन् न स परिवार् उपादातव्या पहिमन्याचनकोर्वाच्यनानस्य परियन्त-वृहि फ्रिंपचति । न तहाच्चनुपादातव्यं न ते भोगा न तहत्वनुपादातव्यं पावन तित्वविद्वस्तू-पादातच्यं । यस्मिन् वस्तुनि बोधिनवस्यापरित्यागवुद्धिमृत्यक्षते॥ ग्रीपि तु खलु पुनः बु- ६ लपुत्र वोधिमवेन मङ्गमविनेचं चित्तमुत्पाद्यितव्यं । ययं मनात्मभावः मर्वमवेभ्यः परि-त्यताः उत्सृष्टः । प्रागेव वात्सानि वस्तृति यस्य यस्य मत्रस्य येन येन प्रयत्नार्षे भविष्य-ति तस्मे तस्मे तद्दास्यामि सत्मंबिखमानं कुस्तं कुरतार्विकिभ्यो दास्यामि पाद्दं पादार्वि-केभ्यो नेत्रं नेत्रार्थिकेभ्यो दाह्यागि । गांसं गांनार्थिकेभ्यः शागितं शोगितार्थिकेभ्यो मङ्गानं मज्ञार्धिकेभ्यो अङ्गप्रत्यङ्गान्यङ्गप्रत्यङ्गार्थिकेभ्यः शिरः शिरोर्थिकेभ्यः परित्यक्यामि । 10 कः पुनर्वादो बाह्मेषु बस्तुषु बद्धत धनधान्यज्ञातञ्चपरज्ञतर्वागरणाङ्गगजर्वबाङ्नग्राः मनगर्निगनजनपद्राष्ट्रराजधानीयत्तनदात्तीदासकर्मकर्योक्त्येयपुत्रडक्त्रिपरिवरिषु । य-पि तु खलु पुनर्यस्य यस्य येन येन वचात्कार्यं भविश्वति तस्नै तस्नै सवाय तत्तद्देयं सं-विग्वनानं दास्यामि । म्रणोचन्नविप्रतिसारी मविषाकप्रतिकाङ्गी परित्यन्यामि । मनपे-त्तो दास्यामि सत्नानुप्रकाप मत्रकारूएयेन सत्नानुकम्पया तेपानेव सत्नानां संप्रकाय । यद्या 15 मे ४मी सत्नाः सं[१५ व]मृहीता बोधिप्राप्तस्य धर्मज्ञानकाः स्युरिति । पेपालं ॥

तन्त्रवापि नान गुलपुत्र भैपन्न्यवृत्तस्य गूलतो वा क्रियमाणस्य गण्डतः शाखातः व्यक्तः पत्रतो वा क्रियमाणस्य पुष्पतः पालतः सारतो वा क्रियमाणस्य नेवं भवति विवालपो । मूलतो मे क्रियते पावतसारतो ने क्रियत इति ॥ श्रिप तु खलु पुनरविवालप एव क्रिनमध्योतनृष्टानां सवानां व्याधीनपनपति । एवमेव कुलपुत्र वो- 20 धिसवेन मक्सिवेनास्मिश्चातुर्मकाभीतिक श्रात्मभावे भैपन्यसंज्ञोत्पाद्वितव्या वेषां वेषां सवानां येन वेनार्थः तत्तदेव मे क्रतु क्स्तं क्रितार्थिनः पादं पादार्थिन इति पूर्ववत् ॥

श्रार्यात्तयमतिसूत्रे र्रापे देशितं।श्रयमेव मया कायःसर्वसद्यानां विकर्णीयेषु त्वपयितव्यः। तय्वव्रापि नोमेमानि वान्ह्यानि चत्नारि मन्तभूतानि पृथिवीधातुर्व्धातुस्तेजोधातुर्वायुधातुश्च नानामुखिर्नानापर्ययिर्नानारम्बयोर्नानोपकर्योर्नानापरिभोगैः सत्नानां नानोपभोगं गच्छ्ति । एवमेवाक्मिमं कार्यचतुर्मक्ष्भूतसमुच्छ्यं नाना [मुखिं]र्नानापर्ययिर्नानारम्वयोर्नानोपकर्योर्नानापरिभोगैविंस्तरेण सर्वसवानामुपभोग्यं करिष्यामीति । स इममर्थवशं संपश्यम् कायड-ष्वतां च प्रत्यवेतते कायडण्खतया च न परिखियते सत्नावेत्तयेति ॥

5 श्रीयित्रञ्च धर्मास्त्रे उप्याक् ॥ इति क् वोधिसत्त झात्मानं सर्वसत्तेषु निर्यातयन् सर्वकुश्चलमूलोपकारित्तेन सर्वसत्तानां कुशलमूलीः सामन्ताः [15 ७)क्र्न् प्रदीपसममात्मानं सर्वसतेष्वपितिष्ठन् । धर्मकुित्तसममात्मानं सर्वज्ञगिति संधार्यन् म्रालोकसममात्मानं सर्वसत्तेष्वपितिष्ठन् । धर्मकुित्तसममात्मानं सर्वज्ञगिति संधार्यन् म्रालोकसममात्मानं सर्वसत्तेष्वनुगच्कृत् । क्षेत्रतिष्ठापनसममात्मानं संप्र्यन् । कुशलमूलप्रत्ययभूतमात्मानं सर्वज्ञगत्यनुगच्कृत् । मित्रसममात्मानं सर्वसत्तेषु नि10 योज्ञयमानो अनुत्तरमुखमार्गसममात्मानं सर्वसत्तेषु संदूर्शयमानः म्रनुत्तरमुखोपधानसममात्मानं सर्वसत्तेषु परिशोधमानः सूर्यसममात्मानं सर्वज्ञगति समीकुर्वाणः । एवधर्मिपतमात्मानं सर्वसत्तेषु प्रयच्कृत् । यथाकामकर्णायवश्यमात्मानं सर्वलोकं संपश्यवप्रचित्या भविप्यानः ... सर्वज्ञगतिस्थत्यात्मानं संपश्यन् । समचित्ततां सर्वज्ञगति निष्पाद्यन् । सर्वज्ञगतो दानपपातीयमात्मानं संपश्यन् । सर्वलोकज्ञानसममात्मानं प्रत्यवेज्ञमाणः । सर्वज्ञगतो दानप15 तिमात्मानमधिमुच्यमानः सर्वलोकज्ञानसममात्मानं कुर्वाणः वोधिसत्त्रचर्धाप्रयुक्तमात्मानं संज्ञनयमानः । यथावादितथाकारित्वेनात्मानं नियोज्ञयमानः । सर्वज्ञतास्त्राकृसव्रद्भात्मानं प्रत्यवेज्ञमाणः । पूर्वनिमित्तितं चित्तमनुपालयमानः । प्रतिपत्ती चात्मानं स्थापयमानो वो-

<sup>1)</sup> MS. गच्छति.

<sup>2)</sup> Tib. (19 a 1) ਨੁਯਗ੍ਰਕਾਸ਼ ਨੂੰ ਵੇਂ ਤੁਕਾ ਕਲੈਂਕ੍ ਤੁੰ ਕੋਰੋਂ prob. the same as the work in Kahgyur III. 30 (K. F. 211).

<sup>3) «</sup>Light» Tib. বুদ্'বু (19 a. 3).

<sup>4)</sup> The Tib. has এমূঁ ব'হ্মৰা ত্ৰ' বুটা বুটা cabode of all mens (19 a. 3).

<sup>ं 5)</sup> स यथा समें निपतित marginal gloss.

धिसत्तत्यागिचत्ततां मनिस कुर्वाण उत्वानभूतमात्मानं सर्वसत्वेषु संपश्यन् । धर्मरितभूत-मात्मानं सर्वलोविद्यादर्शयमानः [16 वोनामनस्यदातार्मात्मानं सर्वमत्वानामधितिष्ठन् । म्रनत्तप्रीतिसंग्गनमात्मानं सर्वन्नगतो निर्यातयमानः मर्वणुक्तधर्माय द्वारभूतमात्मानं सर्वलोके संधार्यमानः । बुद्धवोधिदातार्मात्मानं सर्वसत्वानां प्रणाद्धत् । पित्सममा-त्मानं सर्वप्रनायां नियोजयमानः । सर्वीपवार्णाविक्रत्याधिकर्णामात्मानं सर्वमत्वधाती ६ प्रतिष्ठापयमानः ॥

इति क् वोधिसत म्रात्मानमुषस्थापर्यत्वाय द्दानः याचनकेयु नीचननिम्नार्चित्तो भून्यास्तरणाधिष्ठानचेता यर्णासनसर्वड्डव्यसक्नननसिकार्प्रवृत्तः सर्वसत्वोपस्थाना-क्रात्तनानसप्रयुक्तो वालवनद्रब्कृतस्थिरः स्थावराधिवासनवात्यः म्रस्थितः कुणलमूला-भियुक्तः मप्रयुक्तसर्वलोकधातूपस्थानः काणीं नासा संपरित्यवन् याचनकेभ्य उपमंक्रात्तेभ्यो 10 वोधिसत्वंचर्योपात्तत्वयागतकुलकुल्योनसंभूतिचतः सर्ववोधिसत्वानुस्मरणविकारप्रस्तो अमारात्सर्वत्रेलोक्यात्म — त्यवेत्तमाणः स्वणरीरानध्यवसितसत्तानः मिनेकेतसर्ववृद्धधर्मानुस्मृतिविक्वार्यसाराच्छ्रीरात्सारादानाभिप्राय इति क् वोधिसत्तो विद्धां याचितः समानो म— वाता प्रेमणीयया मैन्योपचारिवतत्त्या भन्ने सिक्तसने रावार्क् निषाय्व तं याचनकमभिभाषते कृष्टः। मरिष्टिचेत्तो भूता अतिचित्तो अनुपक्तचित्तो मक्तत्मनसला— 15 विद्यां (विक्रात्ते क्रिक्तस्थान्तिका अलुलितसत्तीनचित्तो मक्तस्यानवलाधानो अनध्यवसित्तणरिचित्तो अनभिनिविष्ठवचनचित्तो वानुमाउलप्रष्ठितकायो भूता स्वकान्मुखाव्वित्तकारीरिचित्तो अनभिनिविष्ठवचनचित्तो वानुमाउलप्रष्ठितकायो भूता स्वकान्मुखाव्वित्तका क्वा— याचनकस्य सर्वशरीरमधीनं कृता वाचं प्रमुखन् स्विर्धा पृत्ती प्रेमणीया मैन्यो-पचारां । गृक्तणा वं मम विद्धां यथा कामकरणीयां कुरु । तथा कुरु यथा वं प्रीतो भवसि

<sup>1)</sup> Upasthāyaka = «servant» Divy. et alibi, buddhıce. The form in otra is new.

<sup>2)</sup> The reading is doubtful.

<sup>3)</sup> My emendation is founded on the MS reading arushta under which has been written in a much later hand alushta.

<sup>4)</sup> This determines the meaning of  $sant\bar{a}na$  ('fixedness of mind') in Mhv. I. 90 4, ubi v. Senart (I. 446).

प्रोतमानम ब्रात्मना प्रमुद्ति कृष्टः प्रीतिमीम [न] स्वनात इति म छिर्। परित्वनम् सर्व-वर्मायशिरः पर्मतानमवतरम् मर्वसवपरित्राणीशरोवोवि - गच्छन् सर्वतगरय्यशिरः अनुपनज्ञानमभित्तपन् सर्वदिनिक्रः प्राप्तुं ज्ञानराजनियमुच्यनानो अनुजरसर्वयमें अपीन र्षता परिपूर्णिनुकामो अनलवाचनकप्रीतियरिस्युटचेता । इति कि बोविसवी कृस्त्यादा-इ न्यरित्यजन्याचनकेन्यंःश्रहाकृत्तप्रयुक्तेनानुयक्चारित्रेण वोचितवसिक्विकानत्यागप्रत-तपाणिना व्यवसर्गाभिर्नेन क्स्तप्रद्यिरत्यागेन मक्षप्रतिष्ठानक्रानज्ञवज्यतिक्रिण बो-धिसञ्जर्याध्यवमापेन वेदनानुपक्ततया दानप्रसाद्शत्या विनल्यितीत्याद्सँवरो निप्य-र्यत्रस्थानताः[17 व]नवर्मप्ररोर्गाह्त्रामित्रालुप्तकाण्नेतः स्रनीववितः सर्वनार्क्तीक-ल्याणिन त्रीपस्नर्थ्य वृक्तिचेताः सब्बेशियनवसंबर्णितैकत्यागनिर्णाण इति क्विविधिस्तः 10 स्वशरीर्मानिष्य रुथिर्मनुप्रयच्छ्न्याचनकेन्यः प्रकृषितवीधिचेतो।वोधिनवचर्यानि-लियतंचित्तो अपर्यात्तवेदितचिनः प्रवयाचनकानिलायतचितः प्रवीप्रयादकाविदिष्टवितः सर्ववीयिनवत्यागप्रतियत्प्रतियत्रेते अनिवर्त्त्येण प्रोतिप्रस्रव्य्या स्वश्रारीरानयेत्रवितःस्व-शरीराह्यिरमनुप्रयच्छ्न् चानायतनमकायानप्रसतचेता नकायानाविनष्टमना इटननास्तु-प्टननाः प्रोतननाः मुद्तिनना नैत्र्यननाः मुखननाः प्रसम्बननाः प्रमुद्तिप्रोतिसीमनस्यज्ञाती 15 मजामांसं स्वश्रीरात्परित्यन्यायनकेभ्यः ऋत्याणत्यागयाः यावकार्मित्रायतया वांचा तान् याचकानभित्तउन् गहुसु भवसो नन भरीरान्मज्ञानां वया कानकृत्णाया तु-ल्यप्रीतिविवर्द्धनेन त्यागर्वितेन।वोधितवविवत्रताणनियेवितेन सक्षकुण्डान्।लेन लोक-

<sup>1)</sup> MS. prāptari. I construe the infin. with addingurarians. On the next word, jūāna<sup>3</sup>, the following gloss (or part of text?) is added in the margin: carrate "kshi-çirosukham jūānam ity uvieh.

<sup>2)</sup> The small upright bars added by the scribe or some (evidently not recent) reader of the MS, show that he took the compound as otherished and saved by friends from the evil of all the actions of Mārar. I confess however that this seems to me forced: that, I prefer to suppose that something has been lost after charms (unhart by Māra's machinations), thus leaving the next compound quite clear and intelligible.

<sup>3)</sup> Cf. Pali abhilapa.

मलापकार्पितेन प्रवरेगााध्याशयेन । सर्वबोधिसत्वसमतोपात्तर्मकादानार्मीर्मनसाकाङ्गितैः सर्वपाचैत्रारुनन्ताप्यचित्तेर्रानवस्तुभिः यप्रत्यवेत्तितेन कर्मविषाकप्रत्येपेन सर्वलोकधातः विम्खया सर्ववृद्धतेत्रालकार्व्यकृषुवया सर्ववगर्भिम्खया करूणायरित्राणतया । सर्ववृद्ध-बोध्यभिनुखया <sup>(1)</sup> दणवल <sup>--</sup> [17 b]चार्गापा उतीतानागतप्रत्युत्पत्रसर्ववोधिसताभिनुख-या एकाकुणलमूलपरिचर्षया सर्ववैणारुखाभिनुखेनार्षभितंत्वनाद्नदेनेन च्यद्याभिनुखेन । स- ६ र्वाधतमतात्तानेन 🔭 लोकाभिगुखेनापर्गतकोटांगतकत्पच्यवतायेन बोधिसत्रप्रणािधाने-नापरितृह्यनागिनुखेनाखेद्चित्तोत्पोद्देन बोधिसतः स्वव्हृद्गं परित्यनन्याचनकेभ्यो दान-वंजजितित्वितः पार्गितानिष्पार्विचतः सर्ववीधिसत्रद्गनानुदृत्तसुप्रतिष्ठितचितः । ग्र-धिष्ठानसर्वयाचनकप्रतिगाननचित्तः ! यथ्याशयं परिशोधयमानः । सर्वजगतपरि[पार्च]न-निदानं गक्ताप्रणियानं प्रतिपग्वमाना बोधिमत्वचर्यायां संवसमानः सर्वज्ञतासंभारं संभर- 10 माणाः प्रणिधिमिर्ञन् सो ४त्र वकृत्वुकाषुष्यापं वाचनेनभ्यः परित्यनन् वाचनकाभिप्रसन्न-ं पा रुखा प्रसन्नप्रीत्याकारिने त्रेनोधिसद्यनिर्पातेन प्रेम्णा ब्ल्युत्यितमेनसिकारेण त्यागेना-सारात्कापातसुप्रतयवेतितेन सारादानचित्तेन एमशानपर्यत्तेन कापानस्मृतिमनसिकारेण वृक्रशालसभद्यं शरीरं प्रत्यवेत्तगाणः पर्भितागनितकृतया । शरीरानित्यतया अपवि-ढशरीरेगा परभक्तचेतनेन एवं घर्गननिस्यारप्रवृक्ती बोधिसहस्तान्याचनकाननिर्मिषं 15 प्रेतनाण एवं चित्तमृत्पादयति । यदि चाक्नेतत्वाचनकस्यतिच्छरीरादस्यं यकात् बुद्धाः-पुष्पुपं दग्वां । यदि वा न दग्वां । स्रायुःत्रवपर्यते निपो [18 1] नित्यः एमशानपर्यवसान

<sup>1)</sup> Dh. s. § 75.

<sup>2)</sup> Dh. s. § 85

<sup>3)</sup> MS. पारितस्यना For the form (not in ord. Sk) see Childers s. v paritas-sanā; compare also note to fol. [23 b] below.

<sup>4)</sup> I have conjectured that these are the missing letters from the Tib which has এম্ব্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্র্মান্ত্

<sup>5)</sup> Both reading and sense are somewhat doubtful. Böhtlingk (W. Kurz. F) gives to avyutthana the meaning adas Nichtnachgeben»

इति । स एवं मन्सिकारसंतोषितेन सत्तानेनैवं धर्मज्ञानेनाशयेन कल्याणिमत्रसंज्ञाधिष्ठि-तेन याचनकर्द्शनेनासारात्कापात्सारमारातुकामो धर्मकामतपा स्वमासावा परित्यज्ञ-वेव तत्कुशलमूलं परिणामयतीत्यात्मभावोत्सर्गं कृत्वा ॥

भोगपुणयोत्सर्गो ४ प्यत्रैवोक्तेः । इति क् बोधिसत्नो नानादित्वणोयप्रतियाक्केष्ठन्या
5 न्यपुद्रलदिगागतेष्ठप्रमेयकृपणावनीपकेषु बोधिसत्तस्रवागतेषु बोधिसत्तराव्हं स्रुता ४ गतेषु बोधिसत्तप्रत्यपावकाशगतेषु बोधिसत्तद्रानपूर्व प्रणिधानस्रुतेषु । बोधिसत्तप्रणिधानचित्तनिमित्रतेषु । सर्वत्यागमनसाभिलाषितेषु तृप्तपाचनकप्रतिमाननाचेतन स्रागतयाचनकत्तमापणाचेतनो । मयेत्र तत्र दिशं गता यूपं प्रतिमानपितव्या स्मिविव्यते येन युष्माकमागमनत्त्रमो न स्यात् । एवं समृहप्रणिपातेन ज्ञमपति सर्वयाचनकान् त्रमियत्रा

स्नापित्रा विस्रामितशरीरान् कृत्ता तेभ्यो यदच्क्योपकर्णं प्रतिपाद्यति । यदिदं मिणस्वान् अन्वुद्रियकत्त्याणकन्यार् लपरिपूर्णान् यदिदं सुवर्णस्यान् अनपदिवशुक्रकन्यारत्वपरिपूर्णान् । यदिदं वैद्र्यर्थान्वानुक्तगीतवाष्यसप्रवादितपरिपूर्णान् । एवं स्फरिकर्थान् सुमुखसुवेशधारिस्वलंकृतद्वपानप्रतिकृत्वदर्शनचतुरकन्यार्त्वपरिपूर्णानिति ।
तथात्रैव देशितं माणार्थान्वा दद्दानः सर्वरत्वशालसंकृतानावानिष्हेस्त्युपेतान् ।

15 [18 b]सवाकृनान् । चन्दनर्थान् द्दानो रत्नचक्ररध्यप्रयुक्तान् रत्निसंकृत्तनप्रितिष्ठितान्
यावन्नानार्त्वकृत्रसंकृत्वव्यकृत्वम् रत्नितित्वतितित्वतित्वतिकृत्वान् ध्वप्रताकालंकृत्वत्वर्गिन्यत्वालंकृत्वत्वर्गिन्यत्वालंकृत्वत्वर्गिन्यत्वर्गिकृत्वान् ध्वप्रताकालंकृत्वत्वर्गिन्यत्वर्गिन्यत्वर्गिन्यत्वर्गिन्यत्वर्गिकृत्वान् ध्वप्रताकालंकृत्वत्वर्गुरिन

<sup>1)</sup> oshyana MS.

<sup>2)</sup> These syllables wholly or partly wanting in the MS., have been restored from the Tibetan (f. 22. a 1).

<sup>3)</sup> The MS. here and in the corresponding passages at 19 a (p. 28.3) below has the vox nihili, āyāneya. I have succeeded in restoring the text in all three passages from the Tibetan equivalent The This ought of course to have some form like sarvajña for its original; but clearly the Tibetan translator mistook the somewhat rare Sanskrit word (parallelled however in Pali) for a derivative of jñā. It may, however, he noted that Indian tradition, as represented by the Açva-tantra cited by B. and R. does connect the word with that root and not with the Vedic ājāni.

कान् नानागन्धविधूपित--सार्गन्धानुलेपानुलिपान् । सर्वपुष्पन्यसावकीर्णान् कन्याश-तसक्त्ररत्नसूत्रप्रकर्षितानधात्तगमनानधात्तसमवाक्नप्रयुक्तान् । यावद्प्रतिकूलमनोन्नप्र-वातगन्धान् सुद्वक्तिृपुत्रवचनोपचार्प्रयुक्तान् । विविधगन्धनूर्णमम्भृतकृतोपचारानिति ॥

पुनर्त्रेवाक् । म्रात्मानं च सर्वसवानां निर्यातयनुपस्यानं वा सर्वबुढानामु-पाददानो राज्ये वा परित्यतन् पटभेद्कं वा नगर्रात्तधानीं सर्वालंकार्भूपितां य- 5 वाई वा याचनकेषु सर्वपरिवारं परित्यतन् पुत्रद्वितृभाषी वा द्दानी याचनकेभ्यः स-र्वगृक्तं वापसृतन् । य[ाब]त्सर्वेषिभोगपिरभोगान् वा दद्गनः । एवं पानदानं रसदानमिप वोधिप्तत्रो द्रानो विविधान् कल्याणानुद्रारान् विशुढानविकलांस्तिक्ताँद्यवणान् करकान् कषापान् नानार्ताप्रोपेतान् मुद्धिरधान् विविधर्त्तविधिनोपेतान् धातुक्तोभण-सनतास्यापनान् चित्तगरीर्वलोपस्तम्भनान् प्रीतिप्रसाद्प्रामीखवल्पतानननान् । याव- 10 त्सर्वपरोपक्रमप्रतिपेधकान् सर्वव्याधिसमनारोग्यसंजननान् । एवं वस्त्रदानं पुष्पदानं गन्धदानं विलेपनदानं माल्यदानं । शयनदानमावासदानमपाश्रयदानं प्रदीपदानं च । ग्ला-नप्रत्यवभैषद्य [19 ब]परिष्कारान् बोधिसबो उन्प्रवच्छन् यावन् नानाभाजनानि विवि-धसंभाराएयनेककास्यपात्रीरप्रमेयसंभारोपचिता किरएयमुवर्णाद्रप्यचूर्णपरिपूर्णास्तानि वुंद्देभ्यो भगवद्यो द्दानो ४चित्यद्तिणीयाधिनुक्तचेता वोधिसत्तर्तेभ्यो वा द्दानः १ 15 कल्याणित्रमुद्धर्लभचित्तोत्पोद्न श्रार्थमंघाय वा द्दानः । बुद्धशासनीपस्तम्भाय पुद्रलाय वा द्दानः । श्रावकप्रत्येकवुद्देभ्यो वार्यगुषासुप्रसन्नचित्ततवा मातापित्भ्यां द्दानो । गुफ्त-्रमुष्रुपोपस्थानचित्ततवा म्राचार्यगुरुइतिगायिभ्यो वा ददानस्तत्र तत्र गुरुसंभाराववादणि-त्तणप्रयुक्तः । स्रणनेत्रसनं वा कृषणवनीपक्रयाचनकेभ्यो द्दानः । सर्वसत्वाप्रतिकृतचतु-र्मैत्रीपरिभावितचित्ततया । पेयालं ॥ 20

इति वि वोधिसत्वो क्स्त्यान्नानेयान् ददानः सप्ताङ्गसुप्रतिष्ठितान् । पष्टिका-

<sup>1)</sup> New form: Caturdicam (indecl.) in lexx. cf. Pali catuddisa.

<sup>2)</sup> 됐대구 MS.

<sup>3)</sup> See p. 26, note 3. For the order of members in the compound see B. & R. s. v. সারানিয়.

यनान् षड्गेत्रोपेतान् पद्मवर्णान् मुखविशुद्धान् सुवर्णालंकारान् केमबालप्रतिच्क्त्रश-रोरान् नानारत्नविचित्रालंकार्बालशुण्डप्रतिप्तच्यूकान् मुवर्णकल्याणान् कल्याण-चारु।दर्शनान् । स्रज्ञालयोजनसङ्ख्यमनोपचारान् स्रयाजानेयान्वा द्दानः । सुख्या-कृतमुखशरीरोपेताननुजनसंपनां झतुर्दिग्गमनाकृ । र्जायेतानारोक्संपनान् दिव्यंकल्या- णचार्तसर्शमर्त्रविभूषणोपेतान् । स तान् द्दानः परित्यजन् गीरवेण गुरुजनेभ्यः कल्याण्मित्रमातापित्भ्यः कृपणवनीपक्रयाचनकेभ्यः सर्वक्रगत्प्रतिग्राङ्कभ्यो मृक्तचि-त्ततया द्दानो । नागृङ्गीतचित्ततयांवृमन्नन्मङ्गाक्राणापरिस्पुरेन संसानेन मङ्गात्याग-परिमाणबो[19 b]धिसलगुणेषु प्रतिपद्ममानो अभिज्ञातवोधिसलाध्याणयान् परिशोधय-मानो यात्रदिति व्हि बोधिसत्व म्रासनदानं द्दानः परित्यजन् राजभद्रासनानि वैडूर्यपाद-10 कानि सिंक्प्रतिष्ठितानि सुवर्णासूत्रम् त्रज्ञालवितानान्यनेकचीवर् स्पर्शीपेतप्रज्ञप्तानि स-र्वसार्गन्धवासितोपचाराणिः विचित्रमणिरात्तसमुच्छित्रधतान्यनेकर्वकोटीनियुत्रशतसः क्ष्रालंकार्ट्यकानि केमजालवितानविततानि सुत्रर्णिकिङ्किणीजालसंघिरतमनोज्ञनार्हान-र्घोषशब्दानि मक्तात्त्यासनान्यभ्युद्गतो[दिद्य]चनुर्दर्शनान्येकक्त्रमकापृथिव्यनुशासनिष्य-द्नाभिषिक्तानि । सर्वरांग्यैश्वर्षाधिपतेषनिषतिष्याप्रतिङ्तचक्रशासनानुशासनसर्व-15 राजाधिपतेये प्रवर्तते । एवं पावदिति क्ति वोधिसत्तश्क्त्राणि ददानः परित्यजन्मका-रत्नव्यूक्प्रतिमारिङतानि रत्नद्राडानि निङ्कियोजालसंक्ष्मानि । रत्नस्त्रकर्णकरहान-

<sup>1)</sup> MS. বহুনাট I have supposed a neuter gantra, a by-form of gantrī (cf. Buddhacarita II, 12—a similar passage to this. See Cowell's preface. p. XV).

<sup>2)</sup> MS. açvāyāneyamıā (last letters indistinct); see p. 26, note 3 above.

<sup>3)</sup> aWith no niggardliness of minds. See R. Morris in Academy, 25 Feb. 1888.

<sup>4)</sup> These two letter-groups are quite uncertain. A marginal note has: ত্রহিছির। উন্নির্থিত্যে

<sup>5)</sup> Adhipateya, a Palicism not hitherto noted in Sanskrit; niyata (if the reading be correct) apparently = oregularly enjoined form.

<sup>6)</sup> The sentence, if the reading be right must apparently be parenthetical: α(and he, so the recipient of these gifts, flourishes in sovereignty)».

लीविनामित्वैर्यमणिक्राराभिप्रलिम्बतानि नन्दीघोषमनोक्षणब्दोषचाराणि कृमजा-लाम्यसर्विणुद्धक्दनानि रव्यणलाकालंकारणतमक्स्रविततानि रव्यकोषमन्धारितान्य-गुरुचन्द्नान्येकसार्वरगन्धकोटोनिषुतणतसक्स्रविधूषितवासितोषचाराणि जाम्बुनद्पर-भास्वर्णुद्धानि । तादणानां कृत्राणामनेककोटीनिषुतणतसक्स्रालंकाराणां तद्तिरिक्ता-नि चासंख्येषकोटीनिषुतणतमक्स्रालंकाराणयनपेतिचितो द्दानः परित्यवन्नवस्त्रन्तु- ६ प्रयच्क्निनेमुखीभूतेभ्यो वा सबसारेभ्यो निर्वृतानां वो तथागतानां चैत्यालंकाराय । धर्मप-र्येष्ट्रये बोधिसत्वकल्याणमित्रे(२० ०)भ्यो वाभिज्ञातबोधिसत्वधर्मभाणकेभ्यो वा माता-पित्भ्यां वा संघरत्ने वा सर्वत्रुद्धणासने वा यावत्सर्वप्रतियाक्त्रभ्यः स एवं तत्नुशलमूलं परिणानयति ॥

यवा तावत्प्रवमायामेव परिणामनायां सर्वकुणलमूलप्रस्तावेपूपिर्ष्टं 'एवं प्रणिधा- 10 नमुत्पार्यित । कथमेतानि कुशलमूलानि सर्वजगद्धपज्ञोव्यान्युपकारिभूनानि भवेयुर्विणु- द्धमंपर्यवसानानि येन सर्वसद्धानामेतैः कुशलमूलेर्नरकापापप्रतिप्रस्नव्धिभंवति । तैर्यग्यो- तिक्रयामलीकिकादुःखस्कन्धानिवर्त्तयेयुः । स तानि कुशलमूलानि परिणामयन्नेवं तत्कुशलमूलां परिणामयति ' स्रनेनाक् कुणलमूलेन सर्वसद्धानां नथनं भवेयं सर्वद्धय्वस्कन्धविनवर्त्तनाय ' सर्वसद्धानां त्राणं भवेयं सर्वन्तिवर्त्तनाय ' सर्वसद्धानां त्राणं भवेयं सर्वन्तिवर्त्तनाय ' सर्वसद्धानां त्राणं भवेयं सर्वन्तिवर्त्तनाय । सर्वसद्धानां प्रतिभवेयम् सर्वभूम्यनुगमनतया । सर्वसद्धानां परायणं भवेयमत्यत्तयोगतेमप्रतिलम्भतया । सर्वसद्धानां त्रालोको भवेयं वितिमिरज्ञानसद्दर्भनतया । सर्वसद्धानां उल्का भवेयमविद्धातमोऽन्धकार्विनिवर्त्तनतया । सर्वसद्धानां प्रत्योतो भवेयमत्यत्तविश्चद्धप्रतिष्ठापनतया ' सर्वसद्धानां नायको भवेयम- चित्रयधर्मनयावतार्णतया ' सर्वसद्धानां परिणायको भवेयमनावर्णज्ञीनस्कन्धोयन- 20 यनतया । पेयालं ॥ तज्ञाध्याश्यतः परिणामयति न वचनमात्रेण । तज्ञोद्य- वित्तः परिणामयति । प्रमु-

<sup>1) =</sup> Pali nibbuta.

<sup>2)</sup> Cf. the name of a Bodhisattva quoted in B. and R. from Daçabhümīçvara: Anavaranajñānaviçuddhagarbha.

दितचित्तः सिग्धचित्तः परिणामयित । मैत्रचितः प्रेम[20 ७]चितः स्रनुग्रक्चित्तो क्तिचितः सुखचितः परिणामयित । तश्चैवं परिणामयित । इर्रं मम कुशलमूलं सर्वसितानां गितिविशुद्धये संवर्तेत । उपपत्तिविशुद्धये संवर्तेत । यपित्तिविशुद्धये संवर्तेत । यपित्तिविशुद्धये संवर्तेत । यपित्तिविशुद्धये संवर्तेत । यपित्तिविश्वयतायां संवर्तेत । वृद्धप्रमाणतायां संवर्तेत । कायकर्ममनस्कर्मसर्वगुणालंकार्परिपूर्या संवर्तेत ॥ यनेन मे कुशलमूलेन ते सर्वसिताः सर्वबुद्धानारागयेयुरारागियित्वा च मा विरागयेयुः । तेषु च बुद्धेषु भगवतमु प्रसादमभेष्यं प्रतिलभेरन् । तेषां च तथागतानामर्कता सम्यक्तंबुद्धानानितिके धर्मदेशनां शृणुषुः । युवा च सर्वा विमतीविनिवर्त्तयेषुः । यथायुतं च संधारयेषुः । सन्धारयत्त्रय प्रतिपत्त्या संपादयेषुः । तां व तथागतानामर्कता च मान्यवित्रयेषुः । सन्धारयत्त्रय प्रतिपत्त्या संपादयेषुः । तां व तथागतानाराधयेषुः । विचलकर्मणयता च प्रतिलभेरन् । यनव्यानि कर्माणा समुदानयेषुः । सक्तमु च कुशलमूले खात्मानं प्रतिष्ठापयेषुः कल्याणान्त्रियप्रतिलम्भं चाधिगच्छेषुः । उद्गराधिमुक्तिसमतां च परिपृत्वेषुः । सर्वज्ञताने चावकाणान्त्रत्यप्रतिलम्भं चाधिगच्छेषुः । उद्गराधिमुक्तिसमतां च परिनिष्पाद्येषुः । सर्वज्ञताने चावकाणं प्रतिलभेरन् । सर्वगुणालङ्कारं च वावविन्त्यप्रयेषुः । सर्वज्ञताने चावकाण्यात्त्र्यः । सर्वज्ञताने चावकाण्यात्त्र्यः । सर्वगुणालङ्कारं च वावविन्त्र्यस्य परिष्ट्रिषः । स्रावतिल्यात्र्यः । सर्वन्त्रात्यः । स्रावतिल्यात्त्रात्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्राः । सर्वन्तिल्यात्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रस्यता समुदानयेषुः । व्रतिन्त्रयता दशवलस्यतां समुदानयेषुः । व्रतिन्त्रयता दशवलस्यतां समुदानयेषुः । व्रतिनित्रयतां दशवलस्यतां वित्तक्षयतां समुदानयेषुः । व्रतिनित्त्रयतां दशवलस्यतां समुदानयेषुः । व्रतिन्त्रयतां दशवलस्यतां समुदानयेषुः । व्रतिनित्रयतां दशवलस्यतां समुदानयेषुः । व्रतिनित्रयतां दशवलस्यतां समुदानयेषुः । व्रतिनित्रयतां दशवलस्यतां समुदानयेषुः । व्रतिनित्त्रयतां दशवलस्यतां । स्रतिनित्रयतां समुदानयेषुः । व्रतिनित्तियां । स्यतिनित्रयतां समुदानयेषुः । व्यतिनित्रयत्ति ।

<sup>1)</sup> Compare mushitaçruti at F. 58 a. infra and M. Vyutp. there cited; also asampramoshacārino at 23 b. infra and Pali forms quoted by R. Morris in Academy, 25 Feb 1888.

<sup>2)</sup> The scribe here adds a figure noting that these ejaculations are ten in number.

<sup>3) 4)</sup> Words peculiar to Buddhist Sanskrit from which other; curious forms are quoted in Divyavad.; v. index.

<sup>5)</sup> The text of the MS. has yathārutam, but a marginal note doubtless referring to this, has crutā (sic).

<sup>6)</sup> Here the scribe adds «5»; compare note (2).

<sup>7)</sup> तुनताञ्च MS.

<sup>8) «10»</sup> added: see note (2) above.

श्चितिवक्षरतां च परिपूरिषेषुः । येन च मुखोपधानेन सर्वबुद्धाः समन्वागतास्तत्मुखोपधानप्रतिलब्धाः सर्वसता भवेषुरिति ॥ यथा पष्टी परिणामनोक्तेन विधिना परिणामयति ।
सर्वसता । ज्ञानाक्षराद्वन्तु स्रसङ्गप्रयुक्तचेतसः । स्राक्षरप्रज्ञातापिनो अनध्यवसिताक्षराः
प्रोतिभक्तानिरानिपाक्षरा पावत् कामतृष्णाविनिवर्त्तवाः । सर्वसताः धर्मर्समेषप्रवपंका भवतु । यनुत्तरधर्मरितिप्रोणितसत्तानाः । सर्वसताः सर्वरसायितिक्ता भवतु ६
रसनिनित्ता प्रकृतिसः सर्वबुद्धधर्मचित्तनप्रयुक्ताः स्रविपवयाना स्रययाना उत्तनयानाः
जोष्ठयाना मक्ष्णानाः । सर्वसता स्रनृप्तर्शना भवतु वुद्धप्रोतिप्रतिलब्धाः । मर्वसताः सर्वकल्याणानित्रदर्शनानुपक्तसत्ताना भवतु । सर्वसता स्रगर्भैपद्यग्रातोपदर्शना भवतु । सर्वसताः क्तेशविपविनिवर्त्तताः । सर्वमता स्रादित्यमण्डलोद्धत्वर्शना भवतु सर्वसत्ततमकितिग्रिपटलविध्मनीत्वात् ॥

एवमात्मानमुवनिधाय स्वभावनानुकूल्येन पिठतव्यं । मर्वसत्वानामिकृचिर्दर्शन-तायां पिर्गामयामि । सीमनस्यर्शनतायां कल्याणर्शनतायां पिर्गामयामि । घभि-लिपतर्शनतायां प्रकृषितर्शनतायां दीर्मनस्यादर्शनतायां बुद्धदर्शनीपेतायां पिर्गामयामि ॥

सर्वमताः शीलगन्धोपेना भवत्वनाट्ड्याशोला वोधिसत्वपार्मिताशोला[21 b]ः ॥ 15 सर्वसता दानवासिता भवतु सर्वत्यागपरित्यागिनः । सर्वसताः सात्तिवासिता भवतु स्र- तोभ्यचेतनाप्रतिलब्धाः । सर्वसता वीर्यवासिता भवतु मर्वायेपानसम्बद्धाः । सर्वसता विद्यानवासिता भवतु प्रत्युत्पन्नवुद्धसंनुष्वोभावस्थिताः समाधिप्रतिलब्धाः । सर्वसता बोध्यानवासिता भवतु प्रत्युत्पन्नवुद्धसंनुष्वोभावस्थिताः समाधिप्रतिलब्धाः । सर्वसता बोधिसत्यपरिणामनावासिता भवतु सर्वसत्याः सर्वभुक्ताधर्मवासिता भवतु सर्वाकुशलधर्मप्र- र्ल्णणाः । सर्वसता दिव्यणयनप्रतिलब्धा भवतु गर्वाद्वानाधिगमाय । सर्वसत्वा स्रार्पशयन- 20

<sup>1)</sup> MS  $^ovino.$   $\overline{A}t\overline{a}pi$  azealous» cf. Divy. index, or read  $t\overline{a}yino;$  cf., Morris, R. J P.T S. 1891—3, p. 54

<sup>2)</sup> MS apparently output.

<sup>3)</sup> So a secunda manu; originally oddaragatado.

<sup>4)</sup> Böhtlingk, W.K.F. quotes Lalitavistara 36. c.

प्रतिलब्धा भवत् । निःपृथाजनबोधिचित्तावासनवात्सर्वसवाः सुख्जयनप्रतिलब्धा भवत् । सर्वसंसारावचरद्वःखपरिवर्जनबात्सर्वसवाः तेमणयनप्रतिलब्धा भवत धर्मकामस्पर्जीपे-तीः । सर्वसत्वाः परिण्डब्डतेत्रावभासा भवतु गूणवासस्प्रयुक्ता म्रापीवासनिकेतोञ्चलि ताः । मनुत्तर्सर्वबुढावासाविर्ह्ताः । सर्वसता वुढोपनिम्रापविक्रिशो भवत् । सर्व-५ सत्ता स्रनतालोका भवलु सर्ववृद्धधेनेषु सर्वसत्ता स्रप्रतिकृतावशासा भवतु सर्वधर्मधात्रेक-स्पर्गााः । सर्वसत्वा मारीग्यशरीर्। भवत् तथागतकापप्रतिलब्धाः । सर्वसत्वा भैषव्यराजी-पमा भवत् म्रत्यताचात्त्पनधर्माणः । सर्वसवा म्रप्रतिकृतंभैपव्यस्तम्भोपमा भवतु वर्गाच-कित्साप्रतिपत्राः । सर्वसत्रा रोगणल्यनिरुद्धा भवतु सर्वज्ञारोग्यप्रतिलङ्घाः । सर्वसत्राः सर्वतग्रीतपायक्षाला भवतु यवाधायभैपावप्रयोगतंप्रयोक्ता [२२ ०]रः ॥ सर्वसत्वेषु सर्वरोग-10 विनिवर्तनाय परिणागयानि । सर्वसद्वेष्ठपर्वतस्थागवलशरीरतायां परिणामयागि । सर्वस-तानां चक्रवाडपर्वतानवमर्थ्वजीयवलोपपत्तवे परिणामयामि । सर्वसतानां सर्ववलोपस्त-म्भनात्प्ततायां परिणानपामि ॥ मर्वसत्ना ग्रप्रमाणभाजना भवत्वाकाणघातुविपुलाः स्मृतो-न्द्रियोपेताः सर्वलीकिकलोकोत्तर्भापसंयक्णाहुक्षास्मृत्यसंप्रमूष्ठाः । सर्वसत्राः कल्यागा-विणुहिभावना भवतु । म्रतीतानागतप्रत्युत्पन्नसर्वबुहन्नोध्यभेरप्रसार्याक्णिः। सर्वसत्रा 16 कामङ्गमा भवतु सर्वत्रगामिनीवुँदभूमिप्रतिलब्धाः । सर्वसत्त्राः सर्वसत्त्रेष्ठप्रतिकृतिचता भवतु । सर्वसत्वा अनाभोगसर्ववुद्धतेत्रविरस्पुटगमना भवतु । एकवित्तनणसर्वधर्मविक्रमाः। सर्वसताः स्रातान्तात्तर्सर्वलोकायातुगनना भवतु । ऋविश्राम्यमानमनोनयकायप्रतिलब्धाः।

<sup>1)</sup> Possibly sparça is here equivalent to the Pali phāsu. Cf. Childers, s. v.

<sup>2)</sup> The equiv. of Pali upanissaya, not hitherto found in Sanskrit.

<sup>3)</sup> The Tib. (26. a. 2) has হুমান্ম নাম্ম নাম্ম নাম্ম নাম্ম কা কা which I understand to mean opossessing the quality of excessive sang froids. In one of the polyglot lists of the thousand names of Buddhas I find মান্ম্বাস as the equivalent of Akshobhya.

<sup>4)</sup> No such derivative as mardya is quoted; but the general sense is clear.

<sup>5)</sup> This form hitherto in Pali only.

<sup>6)</sup> Not one of the daça bhūmayaḥ; but cf. the daça balāḥ Dh.-s. § 76.

सर्वसवाः सुखगनगुक्ता भवतु सर्ववोधिसत्वर्यानुप्रवेणिनः । यनेन कुणलमूलेन सर्वस-ताः काल्याणिमित्रात्यागिवतानुत्सृष्टा भवतु कृतद्याः कृतानुपालनतया । सर्वसत्याः काल्याणिन्त्रैः सर्वेकार्या भवतु सभागकुणलगूलसंयरूणातया। मर्वसत्याः काल्याणिव्यक्तिया भवतु काल्याणिन्त्रसंवसनसंपद्विकार्गनुधन्वनतया । सर्वसत्याः काल्याणिनित्रकुणलगूलकर्गवि-पाकविणुद्धा भवन्त्रेवाप्रणिधानाः । सर्वसत्या गर्गणानागिर्क्ताः सं(१२१०)प्रस्थिता भवन्त्ववि- ६ व्याम्भितयानसर्वद्यतापर्यवसानाः । सर्वसत्याः प्रव्हादितकुणलगूला भवतु सर्ववुद्यावस्था-गोपनप्रतिलब्धाः । सर्वसत्या गुणात्तानाभिव्हादिता भवतु सर्वलोकोपन्नेत्राव्याप्।वृक्ताः । सर्वसत्या गुणात्तानाभिव्हादिता भवतु सर्वलोकोपन्नेत्राव्याप्।वृक्ताः । सर्वसत्या म्वत्यविषय्यवृद्धप्रप्रवाद्याः । सर्वसत्याम्वृत्रभूता भवतु दृणवलिवतानान्विताः । सर्वसत्या मत्रत्वविषयविषयः । सर्वसत्याभ्वत्वाः । सर्वसत्याभ्वत्वविषयः । सर्वसत्याभ्वत्वाः । सर्वसत्याभ्वत्वाः । सर्वसत्याभ्वत्वाः । सर्वसत्याभ्वत्वाः । सर्वसत्याभ्वत्वाः । सर्वसत्याभवत्वाः । सर्वसत्याः । सर्वस्तयाः । सर्वसत्याः । सर्वस्याः । सर्वसत्याः । सर्

मार्पगगनगंडासूत्रे उप्याक् । मा भूतन्मम कुशलमूलं धर्मज्ञानकोशलयं वा यत्र सर्वस-

म्रतोतानागतणुभोत्मर्गस्वार्यात्वयनितसूत्रे ४भिक्तिः । युणलानां च चित्तचैतिसिका-नानामनुस्मृतिर्नुस्मृत्य च बोधिपरिणामना । इर्मतोतकीणत्यं । यो ४नागतानां कुणलगू-लानां निध्यप्तिबोधेर्भेनुद्धोकीर्मसमन्वाकारः । ये मे उत्पत्स्यत्ते कुणलाशितोत्पादा- 16 स्ताननुत्तर्थां सम्यक्सेबोधी परिणामिष्यागीति इर्मनागतकीणत्यं ॥ तरेवं चैतसिके-

<sup>1)</sup> The last letters have partly fallen away but my reading is confirmed by the Tib ট্রপ'ম'কর'ম'পের্মে

<sup>3)</sup> Cf. G.-g.-pariprecha in K.F. 252, also M. Vyutp LXV. 11.

<sup>4)</sup> Böhtlingk (W.K.F. VII. 352) suggests for *nidhyapti* (quoting M. Vyutp. 245. 1053). *actwa* Nachdenken, philosophische Betrachtung». The Tib. (27 a. 3) has 독자'지지하다

<sup>5)</sup> New as a noun; vb. āmukhī-kṛ in Lalitavistara p. 218. 17 and Divy.

नाभ्यासेन सर्वत्यागाधिमुक्तिं परिपूर्षे त्यागचित्तवेगापनेन कापप्रयोगेणोतसृष्टसर्वपरियः हः। सर्वपरियङ्गूलादवद्वष्वादिमुक्तो मुक्त इत्युच्यते । अनुत्तरांश्चाप्रमेपासंख्येपान् क-त्यान् नानाकाराननान् लौकिकलोकोत्तरान् सुखसंपत्प्रवर्षाननुभवति । तेन चात्मभावा-दना विडिषामिषेगोव स्वपमनिभगतोपभोगेनाप्याकृष्य परानिष तार्यित ॥ श्रत रवो- [23 व]क्तं र्त्वमेषे । दानं हि वोधिसवस्य वोधिरिति ॥

#### II.

### 10 शोलपार्गितायां सद्गर्मपरित्रको नाम द्वितीयः परिच्छेदः ॥

एवनेपानात्मभावादीनामुत्सृष्टानामिष रक्षा कार्या । कुतो । यस्मात् ॥ परिभोगाय सत्ना नामात्मभावादि दीपते । ऋरक्तिते कुतो भोगः । कि दत्तं यत्र भुद्यते ॥ तस्मात्मत्नी-पभोगार्यमात्मभावादि पालयेत् ॥ उक्तं कि वोधिसत्वप्रातिमोत्ते । परं शारिपुत्र रिलब्या-मीत्यात्म। रित्ततव्यः । एवंद्यपया शारिपुत्र कितिषि(क)तया समन्वागतो वोधिसत्वो जी-

वीरदत्तपरिपृच्छायानिद्याक् । श्रक्तटिमव भारोद्वक्नार्धं केवलं धर्मबुद्धिना वाष्ट्य-मिति । तथा उत्तयमितसूत्रे अपि । कायद्वब्वतया च न परिखिखते सलावेनतपेति ॥

तद्यात्मभावादिकं कद्यं पालपेत् । कल्याणिमत्रानुत्मर्तनात् । पद्योक्तमार्यगण्ड-ट्यूक् मार्यम्योसंभवेन ॥ कल्याणिमत्रसन्धारिताः कुलपुत्र बोधिसत्वा न पतित डर्गति-

<sup>1)</sup> This syllable, which would give a form explicable but not found, is possibly an addition to the MS.

<sup>2)</sup> M. Vyutp. LXV. 83. Vīradattagīhapatiparipīcchā; cf. Nanjio 23 (28) and K.F. 216.

<sup>3)</sup> For the form see Divy. 253.10.
4) With the text of the subjoined extract I have collated R. As. Lond. MS. Hodgson M 2. (called "H" below) f. 253. a sub fin.

पु । कल्याणिमत्रसमन्वाक्तानातिकामित्त वोधिसत्रणितां । कल्याणिमत्रप्रतिक्ता यभ्युद्धतां भवति सोकात् कल्याणिमत्रपर्युपासितां वोधिसत्या ग्रसंप्रमोपंचािरणो भवति
सर्ववोधिसत्वचर्यामु । कल्याणिमत्रपर्यमृद्धिताः वोधिसत्या द्वर्द्धपा भवति कर्मक्तेष्याः ।

(पे सम्वोधकाः कल्याणिमत्रा ग्रकर्णोणानां सित्रवार्काः प्रमादस्थानात् । निष्यासिकारः संसारपुरात् । तिस्नात्तर्वि कुलपुत्रा एवं मनिस्वार्गात् प्रतिप्रश्रव्धेन केल्याणिमित्राः ।

एयुपसं (१३३ ।)क्रिमितव्याति । पृथिवोसमित्तेन सर्वभारवक्नापिरणिमेनतया वद्यममित्रतेन नामित्राण्यतया । चक्रवादसमित्रितेन सर्वद्वसमित्रवेधनतया । स्रोक्त्रसममित्रनेन सर्वक्रपीस्मीदानात्रुगुप्सनतया । रज्ञोक्रणासमित्रतेन मानातिमानविवर्जनतया । यानसमित्रतेन गुक्तभारिवर्क्ततया । यानसमित्रतेन गुक्तभारिवर्क्ततया । यानसमित्रतेन

<sup>1)</sup> Doubtless = agone forth from; cf. Childers p. 613.

<sup>2)</sup> For the form see Divyav. Ind.; for the meaning, note to translation.

<sup>3)</sup> For the form cf. p. 30 supra, note (1).

<sup>4)</sup> Sambodhanāni (neut ) II. sancodalāh our MS

<sup>5)</sup> This occurs in H at f 251 b. 8 sqq.

<sup>6)</sup> So rightly II; our MS. ora.

<sup>7)</sup> H. inserts tc.

<sup>8) ... (8)</sup> These syllables supplied from II.

<sup>9)</sup> II. reads clearly "naparinamanataya" ("fth") which gives good sense. Our MS. however shows the same form aparitasyanataya that has been noted on p 25.7 above and also occurs a few lines below; a derivative of tras is of course possible, though less probable, here. The Tib. (28. a. 1) has anote changing places (Jüschke p. 25).

<sup>10)</sup> rajravāda. H

<sup>11)</sup> A «Palicism» for TAO: Cf. Milindapañho p. 386.2 pabbato... asamparedhī.

<sup>12)</sup> Samā... yugupsanatayā (three aksharas lost) A.; samādānaghanatayā H. Our reading is confirmed by the Tib. 武武 지지 (28. b. 2). The meaning of lokadāsa (八克河 万克 권 주) is rather to be sought in the kammakara of Mil.-P. 379 than in the similar Tibetan phrase cited by Jaschke, Dict., 45 a. 3.

<sup>13)</sup> র্রাঘক্° H. «Besen» (Böhtl.²) but শ্রুণা বৃহ্মে «the act of sweeping» Tib.,
28. a. 2 fin

स्यतिया । सुपुत्रसद्योन कल्याणिमत्रमुखवीत्यातया । द्यात्मिन च ते कुलपुत्रातुरसंज्ञोन्त्यात्या । सुपुत्रसद्योन कल्याणिमत्रेषु च वैग्यसंज्ञा । स्रनुशासनीषु भैषद्यसंज्ञा । प्रतिपत्तिषु व्याप्यिनिर्धातनसंज्ञा । स्रात्मिन च ते कुलपुत्र भीर्तसंज्ञोत्पाद्यितव्या । कल्याणिनित्रेषु प्रूरसंज्ञा । स्रत्रुशासनोषु प्रक्रिणासंज्ञा । प्रतिपत्तिषु शत्रुनिर्धातनसंज्ञा ॥ स्रत्रे वाचनोपासिका
5 विनोते वर्णितं । कल्याणिनित्रानुशासनीप्रतिपत्रस्य कुलपुत्र वोधिसत्तस्य बुद्धा भगवत्तो । किनोते वर्णितं । कल्याणिनित्रानुशासनीप्रतिपत्रस्य कुलपुत्र वोधिसत्तस्य सर्वज्ञता असत्रीभवति । कल्याणिनित्रवचनार्विचिकित्सकस्यासत्रीभवत्ति कल्याणिनित्राणि । कल्याणिनित्रम्यति । स्रत्यापिनित्राणि । कल्याणिनित्रम्यति । स्रत्यापिनित्राणि । कल्याणिनित्रम्यति । स्रत्यापिनित्रणि । स्रत्याणिनित्रणि । स्रत्याणिनित्रण्याने । स्रत्याणिनित्रण्य पुनः पुनर्वलोक्त्रयानित्रणित् प्रणिपतन् (२५ क्षेनमस्यत्रवनमन्त्रमि कुर्वन् चित्तः प्रणापत्य पुनः पुनर्वलोक्त्रम्यन्तिकात्यक्त्रम्य प्रणापि । स्रवसर्ग् दर्शनमिलित्य प्रम्यत्रम्यानित्रम्यत्रम्यानित्रम्यत्रम्यानः । तथा कल्याणिनित्रागता सर्वज्ञतां संप्र्यत्रमुवो रुद्न् पावन्मेषस्य द्वितस्यातिकात्प्रक्रातः । तथा कल्याणिनित्रागता सर्वज्ञतां संप्र्यत्रमुवो रुद्न् पावन्मेषस्य द्वितस्यानिकात्प्रक्रातः । तथा कल्याणिनित्रागता सर्वज्ञतां संप्र्यत्रमुवो रुद्न् पावन्मेषस्य द्वितस्यानिकात्प्रक्रातः । ।

15 वोधिसत्तप्रतिनोते अप्युक्तं । इक् जारिपुत्र वोधिसत्तो धर्मकामतमा नास्ति तछोके

<sup>1)</sup> Both MSS. here read onaparitasyao; my conjecture, however, appears to be substantiated not only by 17. b. above, but also by the sense and language of the third simile of the ship in Milindapanho 376—7 (= II. p. 297 Rhys Davids), where the terrors of the sea are dwelt-on. The Tib. has a cont weary.

<sup>2)</sup> Okhodiksho H.

<sup>3)</sup> This fem. form (not in lexx.) is supported here and just below by H.

<sup>4)</sup> Sc. Gandavyūha-sūtre; but I have not succeeded in verifying this extract in the text of that work. Compare however Rāj. Mitra, Nep. B. L. p. 91.

<sup>5)</sup> Our MS. is not clear here. The word may be read *Dramidasya*, a form supported by the Gandavyūha MS. («H») at f. 41 a. 3. Rūj. Mitra op. cit. p. 91 speaks of «Dravidian named Megha»; and this is probably right, though the Vyutpatti (cited by B.R.) gives Dramita or Dramita as nomen proprium.

रतं यत्र परित्यत्रति । नास्ति तन्कायोपस्यानं यत्र करोति । नास्ति तन्तङ्गाप्रेषणां यत्रो-त्सक्ते । नास्ति तद्याक्तर्म यत्रोतसक्ते ग्राचार्योपाध्यायगीर्यत्या ॥ पेपालं ॥ तत्कस्य केतोः । वन्धच्छेर्गिष धर्मः संवर्तते । ज्ञातित्रराच्याधिमरणाणोकपरिदेवद्वष्वद्रीर्मनस्य-च्छेर्गिष धर्मः संवर्तत इति रक्तचित्तगृत्याच भेपत्वचित्तगृत्याच । मर्वसन्यानां ग्लान्य-च्युप्रानांपेष धर्मः संवर्तत इति । एष्टव्यशास्माभिः मर्वसन्नानां ग्लान्यव्युप्रानांपेवद्यपो । धर्म इति ॥

उयद्वतप्रिपृच्कायापयुक्तं । सचेत्पुनर्ग्त्यते पाठस्याय्यायधिको बोधिसतः सस्य-चिद्विकाचतुष्पादिकां गायां शृणुवाद्वद्दिशेदा उद्गृक्तायाद्दानगोलकात्तिवीर्यध्यानप्रका-संप्रयुक्तां बोधिसवसंभारोपचयं वा तेन तिस्माद्याचीर्यं धर्मगीर्यं वरणीयं वार्वाद्वर्नामप-द्व्यज्ञ[न --] (21 b)गायोद्दिष्टा । पदि तावत एवं याल्पांस्तस्याचार्यस्योपस्यानपरिचर्षा 10 बुर्षाद्गठतया नर्वलाभनत्कारपूत्रपा । ग्रयापि गृक्पते न प्रतिपृरितनाचार्यस्याचार्यगीर्वं भवति । वाः पुनर्वादो धर्मागीर्वं ॥

प्रज्ञापार्गितापागप्टसक्सियागागण्युर्जा । काल्याणागित्रेषु च तया बुलपुत्र तीत्रं गीरवनुत्याद्यितव्यं । प्रेग च करणोयं । यय खनु सदाप्रकृदितो वोधिसचो गक्तास्त्र एवंद्रपैगुणिगीरवननसिकारिर्गच्छ्यनुर्येषान्यतमनगर्गनुप्राप्तस् । तत्र तस्याज्ञरायणागथ्यग- 15
-तस्यैतदभूत् । यत्र्वकृतिनगातगावं विद्योगनेन गूल्येन धर्गोद्रतस्य वोधिसत्तस्य गक्तासत्तस्य सत्कारं बुर्या । दोधरात्रं कि गमात्गभावसक्स्नाणि भव्नानि तीणानि विद्योतानि
पुनर्परिगाणो संसारे अपरिमाणानि वानि गया कानकृतोः कामनिद्यनगनुभूतानि न पुनरेवंद्रपाणां धर्माणां वृतिण एवंद्रपाणां वा सत्नानां सत्काराय ॥ यथ खलु सदाप्रकृदितो वो-

<sup>2)</sup> See Asht.-Pāramitā, Ch. XXX, pp. 495, sqq

<sup>8)</sup> च निर्यद्व:खानि Asht. P. text.

<sup>4)</sup> नृतस text.

धिसत्रो मक्तासत्रो उत्तरायणानध्यगतः शब्द्मुदीर्यानीसं घोषमनुष्टावणानासं । कः पुरुषे-षाार्थिकः कः पुरुषेषार्थिक इति पेयालं । स्रव खलु मारः पापीयान् त्राह्मणगृहपतिकां-स्तवा समुपस्यापयायानास यवा तं घोषं नाष्ट्रीषुः । यदात्मनः ऋायकं न लभते तदैकात्तं गता प्रारोदीदम्प्रणि च प्रावर्त्तपदेवं चावर्द्ध । चकी वतास्माकं डर्लभा लाभा पे वयमात्मभाव-5 स्वापि क्रेतार् न लभामके । म्रय खलु पाक्रो दे(25 व)वानामिन्ह्रो माणवक्रव्येण पावत्स-दाप्रहादितं वोधिततं गकासत्रमेतद्योचत्। किं तं मुलपुत्र दोनमना उत्मापिठतमानसो अश्रुणि प्रवर्त्तपगानः स्थितः ॥ सर्।प्रकृदित एवनाकः । ग्रकः गाणवकः धर्मकामतया इमना-त्मभावं विक्रीय धर्मपूर्वा कर्तुकामः सी ऽक्मस्य क्रीपकं न लभे । पेपालं ॥ ग्रय खस् स नाणवकः सर्।प्रहार्तं वोधिसतं नक्सत्वमेतर्वोचत्। न मम कुलप्त्र प्रहेषेण कृत्यनिष 10 तु बलु पुनः पितुर्ने पन्नो यष्टव्यः । तत्र मे पुरूपस्य व्हृद्येन कृत्य लोक्तिन चास्थिमज्ञापा च।तद्दास्यिति तं ऋयेषा। त्रय खलु सर्।प्रकृदितस्यैतर्भूत्।लाभा मे सुलव्धाः परिनिष्पन्नं चात्मानं ज्ञाने प्रज्ञापार् मितोपायकौशल्येषु । यन्भयात्मनः क्रायको लब्धो व्हर्यस्य रुधिरस्य चात्विमज्जापाद्य ॥ स व्हुष्टचित्तः कल्यचित्तः प्रमुद्तिचित्तस्तं माणवकमेतद्वीचत्। दा-स्यामि माणवक येन ते इत मात्मभावार्र्यः । यावत्सराप्रकृरितो वोधिसस्रो मकुासवस्ती-15 ह्यां शस्त्रं गृक्तेता द्वियां वाङ्कं विद्वा लोक्ति। निम्नावयित स्मीद्वियां चोर्त्त विद्वा निर्मासं च कृतास्यि भेतं कुञ्जनूलम्पसंक्रामित ॥

<sup>. 1)</sup> म्रनुम्रावयानास ... उदीर्यति स्न text-

<sup>2)</sup> The omitted words are: कः पुरुषं क्रेतुमिच्छ्तीति and a paragraph giving the resolution of Mara..

<sup>3)</sup> प्रत्यूप<sup>o</sup> some MSS. of the Ashtasahasrika.

<sup>4)</sup> A few unimportant words of the Ashtasahasrika text are here omitted by our author.

<sup>5)</sup> Hitherto only in lexx. But krāyika occurs in the Divyāvadāna.

<sup>6) 8</sup> lines omitted of the text (p. 497).

<sup>7)</sup> So the printed text; our MS. has दास्यस्ये तत्त्रायेण-

<sup>8)</sup> Parinishp. is a new compound, doubtless intens. of নিয়ে; the text has স্থানেশাৰ্থ.

<sup>9)</sup> Supplied from Ashtasahasrika text.

ग्रय खत्वन्यतरा श्रेष्ठिदारिकोषरिप्रामादतलगताहानीत् सद्दाप्रस्दितं वोधिस्तं यावत्सा श्रेष्ठिदारिका गेन सद्दाप्रस्हितो न्नोधिसत्वस्तेनोपसंत्राम्येतद्वोचन् । किं नु खलु तं कुलपुत्रैवंद्रपागात्मनः वार्गा बार्गसीति । यावत्मा दारिका पूजाप्रयोजनं श्रुती पुनराक् । का पुन(25 b)स्ते कुलपुत्र ततो गुगाजातिर्निष्पत्म्यते । स तागतद्वेचन् । स द्विके कुलपुत्रो मम प्रज्ञापार्गितानुपायकोशत्यं नोपदेक्यति । तत्र वयं शितिष्याम- ६ स्तित्र वर्ष शित्वमाणाः सर्वसत्वानां प्रतिशर्गां भविष्यामः । पेवीलं ॥ यय खलु सा श्रेष्ठिदारिका सदाप्रस्तितं वोधिसत्वमेतद्वोचत् । याश्रर्ये कुलपुत्र । पायद्वद्वाराः प्रणोताश्रीमी त्वपा धर्माः परिक्रोर्तिताः । एकैक्सस्यापि कुलपुत्रैवंद्वपस्य धर्मस्याया गङ्गानदोवालीको-पगानिप कलपनित्रमात्मभावाः परित्यक्तच्या भवेषुः । तथ्योदाराः प्रणीताश्रामो त्वपा धर्माः परिक्रोर्तिताः। यरित्यक्तच्या भवेषुः । तथ्योदाराः प्रणीताश्रामो त्वपा धर्माः परिक्रोर्तिताः। यरित्यक्तव्या भवेष वृत्यं तत्ते दास्यामि सुवर्णे वा गर्णा वा गुक्तां १० वा वेद्र्यं वा यावत्वेन त्वं तं धर्मोद्रतं वोधिसत्यं सत्कारिष्यिम । यात्रिवस्तरेणा तथा दारिकया पर्वश्वतपरिवार्या सार्चः तस्य धर्मोद्वतस्य संक्रमणं कर्तव्यं ॥

र्ष्य घनु धर्नेहितो बोधिसचो मकामतः उत्यायामगत्स्यकं गृकं प्राविज्ञत् (योवत्स-स वर्षाण्येकसमाधिसमापव एवाभूत् । सङ्ग्रिकृदितो बोधिमत्वो मकामवः मप्त वर्षाणा न कार्मावतर्कमुत्पाद्यामास । न च्यापाद्वितर्कं न विक्तिमावितर्कमुत्पाद्यामास । न रसम्- 15

<sup>1)</sup> The Ashtasahasrika text gives his explanation verbatim.

<sup>2) °</sup>ष्यामके text.

<sup>3)</sup> For the passage omitted by our author see Ashtasahasrika p 499, ll 1-10.

<sup>4)</sup> This word is omitted in the MS here and below, line 9.

<sup>5)</sup> तावत् added in A.-P. text.

<sup>6)</sup> प्रागेव बह्हनानर्घाय A -P. text.

<sup>7)</sup> यथा गम शिवले A.-P. text.

<sup>8)</sup> The enumeration is much longer in the A.-P. text: see p 500.

<sup>9)</sup> See Ashtasühasrikü Ch. 31. p. 520, a considerable passage being passed over by our author.

<sup>10)</sup> This clause gives the substance of a passage occurring at p. 520 (fin.) of the printed text.

हिमुत्पाद्यामासान्यत्र । कदा नाम धर्मोद्रतो बोधिसत्नो मक्तासत्नो व्युत्यास्यति । पहुँ धर्मे।इतस्य बोधिसलस्य मङ्गासलस्य धर्मासन् प्रज्ञापिष्यामो पत्रासी कुलपुत्री निषय धर्म देशियष्यति तं च पृथिवीप्रदेशं मिक्तं संमृष्टं च करिष्यामी नानापुष्पाभिकीर्णे हित चि-त्तवामास्। ॥ तान्यपि श्रेष्टिदारिका प्रमुखाणि पञ्चदारिकाणतानि सदाप्रकृदितस्य बोधि- मलस्यान्शितमाणानि द्वाभ्यामेवेर्पापवाभ्यां कालमितनामयामासुः ॥ श्रथ खलु सदाप्रकृदि-तो बोधिसत्रो मक्तासत्रो दिव्यं निर्धोषमश्रीषीदितः सप्तमे दिवसे धर्मोद्रतो बोधिसत्रो मक्तासलो उस्मात्समाधेर्व्युत्याय मध्ये नगर्स्य निषय [26 a]धर्मे देशियध्यतीति, । म्रव खलु सदाप्रकृदितो बोधिसत्रो मक्तासत्रस्तं निर्घोषं श्रुता ग्रात्तमनाः प्रमुद्तिः प्रीतिसीम-नस्यजातस्तं पृथिवीप्रदेशं शोधयामास सार्द्धं श्रेष्ठिदारिकाप्रमुखैः पञ्चभिर्दारिकाशतैर्धर्मा-10 सर्ने प्रज्ञपपामास सप्तरत्मपं । म्रथ खल् सदाप्रकृदितो बोधिसत्नो मङ्गासत्नस्तं पृथिवीप्र-देशं सेक्कुकामग्र । न चोद्कं समन्तात्पर्येषमाणो ४पि लभते येन तं पृथिवीप्रदेशं सिञ्चेद् । यद्यापि नाम मारेण पापीयसा तत्सर्वमुद्कमत्तर्धापितं ऋप्येव नामास्योद्कमलभमानस्य चित्तं द्वष्खितं स्यादीर्मनस्यं च भवेचित्तस्य वान्यवातं भवेखेनास्य कुशलमूलात्तर्धानं भवेत वा भाजेरन् क्शलमुलानि । अय खलु सदाप्रहिदतस्य बोधिसत्तस्य मकासत्तस्यैत-15 द्भूत्। प≅त्रहमात्मनः कार्यं विद्धा इमं प्रदेशं कृधिरेण सिञ्चेयं। तत्कस्य वेतोः। श्रयं कि पृथिवीप्रदेश उद्धतरजस्को । मा रज्ञोधातुरितो धर्मोद्भतस्य बोधिसत्तस्य मक्तासत्तस्य काये निपततु । किमक्मनेनात्मभावेनावश्यंभेदनधिर्मणा कुर्यो । वरं खलु पुनर्ममायं कांप एवंद्रपया क्रियया विनश्यतु न च निःसामर्घ्याक्रियया । कामलेतोः कामनिदानं बङ्गिन

<sup>1)</sup> So A.-P. text and MS. for grdhyam:. Childers cites a passage where giddha (adj. neut.) is used nominally.

<sup>2)</sup> A.-P. has the better reading: api tu.

<sup>3)</sup> This reading (yad = «ut») is confirmed by a XII cent. MS. of the Ashtasāhasrikā in the British Museum. The reading of the printed text p 520 ad fin., yan nvayam (!) is possibly meant for yan nu vayam.

<sup>4)</sup> These words are supplied from the Ashtasahasrika text.

मे ग्रात्मगावमक्स्नाणि पुनः पुनर्परिगाणे मंनार् मंगरतो शिवानि । यदि पुनर्भिकले वा-ममेवंद्वपेषित्र धर्मम्थानेषु शिकलां ॥

म्रव खलु सदाप्रहादितो बोधिसयो गलासय इति प्रितिमंख्याय तीदणं जन्त्रं मृन्तिया स्वकायं सम्(२६ ६)त्ततो विद्धा तं पृथिबीप्रदेशं म्यह्मधिरेण सर्वमिस्रत् । एवं ताभिर्षि दारिकाणिः कृतं । न च मदाप्रहादितो बोधिसव्यम्य गलामवस्य तासा वा सर्वामां दारि- ६ काणां चित्तस्यान्ययावसमृत् । पत्र मारः पात्रोयानवतारं लेगेनातं ॥

यत एवं चतुर्धर्मकामूत्रे (१८ युक्तं । कल्याणांगत्रं भित्तवो वोधिमत्वेन नलामवेन या-वक्षीवं न परित्यक्ताव्यनपि बीवितकेनोरिति ॥

तदेवं कल्याणागत्रानुतनर्गाहातनभावाहीनां रताहिकं कार्ये ॥

सूत्राणां च मेर्सणाद्विधिमविश्वानायरानि हि प्रायः मूत्रेष्ठेय दृश्यसे । तेषु तेषु १० मूत्रात्तेषु वोधिमव्यमनुद्यचार्। वाधिमव्यश्वित्तापद्यनि प्रसप्तानीनि वचनान् । तम्मात्तद्द- नीतिणो ना भूद्यपत्तिनापत्रस्याप्यद्यानाद्वित्र्यत्तिर्गति महा सूत्रदर्शनापाद्रः सार्थः । तद्देन कल्याणिनेत्रानुत्सर्भेण मूत्रात्तद्र्शनेन च मर्थः महर्मपर्ययन् उत्तो भवति ॥

यवोक्तानार्यनागर्गितमृत्रे । यागिर्तरिनिर्ह्तिभिः सी उनभित्तार्यो धर्मः मृष्यते ता-सानतर्रिन्ह्तिना यदा धारणं देशना याचद् । ग्रयमुच्यते सर्ह्मपरिग्रदः । पुनर्परं कुल- 15 पुत्र ये ते धर्मभाणका एपामेवंद्रपाणां मूत्रात्तानां देशियतारः प्रतिपत्तिमाराद्य तेपागिष-धर्मभाणकानां यत्मेवनं भवतं पर्युपासनमृत्वानगुपस्वानं गीर्वं वित्रोकारः शुष्रुपा चार्ता परिग्रक्ष्मीवर्षिण्डपात्रशयनासनग्लानप्रत्यर्पभेषस्यपरिष्कार्दानं साधुकार्दानं स्वाम्यार्ता कुशलपत्तर्ता वर्णभाषणनवर्णप्र[तिच्क्शि] (२७ व)द्नता । ग्रयनि सद्दर्म-

<sup>1)</sup> So text: stah MS.

<sup>2)</sup> The A.P. text (p. 522) adds: kuçalamülántaráya - karanáya

<sup>3)</sup> K F. 268.

<sup>4)</sup> These syllables which are lost in the MS I suggest from the Tibetan which has, if I rightly read the print, here rather indistinct. A TIP I REAL (32. b 2). Palicchādana occurs in Pali in a similar way: see Dhammapada p. 376 quoted by Childers, s. v.

परिप्रकः । पेवालं ॥ पुनर्पर् कुलपुत्र पावित्राद्पर्गता । अधर्मे धर्मवादिनां च पुदलानां सक् धर्मेणा निम्नकः । ज्ञयनिष नद्धमंपरिमकः । पुनर्परं कुलपुत्राप्रतिकृतसत्ता-नस्य सर्वसत्त्रमोत्तनुद्वेनिर्।मिर्याचत्तस्य परेभ्यो धर्मर्।नम् स्रयमपि सद्दर्मपरिस्रहः। प्न-रपरं कुलपुत्र यो धर्मप्रवणाहेतुको वा धर्मदेशनाहेनुको वा उत्तन एकक्रमव्यतिहारी ं उत्तर्गरुकउच्छातप्रञ्चानी वा । ग्रयनिष सहर्मपरियदः। पेपालं ॥ प्रद्भतं वतेदं कुलपुत्र चितं विषयेषु । तस्य या निवार्णा परिरता एकायोभावो इनः जन उपजमी विनयो अयुन्यते सद्धर्मपरियन्तः । पेपालं ॥ पुनर्परं कुलपुत्र येन धर्मेण यो घधर्मः प्रवर्तते तस्य धर्मस्याप-रिसक्ते ऽनुपादानगयमीय सहर्मपरियक् इत्यादि॥

तत्र धर्मभाणवसेवादिना कल्याणनित्रानुत्सर्ग उत्तः। कल्याणमित्रलवर्णं च।तदेते-10 न सहर्मपरियक्ता विना । न रता । न गुहिर्नबृहिस्ततश्च सो अपि न नोधिमव इत्यवश्य-कार्यः सद्दर्भपरियदः॥

उत्तं कि म्रोमालानिंक्नार्सूत्रे । यान्ययोनानि भगवन् गङ्गानरीवालिकासमानि बोधिसवप्रणिधानानि तान्येर्कास्मन्मकाप्रणिधाने उपनिनिप्तान्यसर्गतान्यनुप्रतिष्ठानि यद्वत सहर्मपरियके । एवं मक्तिययो भगवन् सहर्मपरियक् इति ॥ पुनर्त्रिवाक् । स्या-15 खवापि नान देवि नक्।वलवतो अपि युक्तपस्यात्वो अपि मर्नाण प्रकारो । वेवनीयो भव-ति वाचाकर्म । एवमेव देवि मार्स्य पापीयसः परीत्तो अपि सद्दर्भप[रिमहो] [27 ७]वे-घनीयो भवति शोकावरुः परिदेवकर्ष भवति । नारुं देवि स्रत्यमेकमपि धर्म कुछलं सम-नुषश्यामि मार्स्य पापीयस एवं वेधनीयं शोकावकं परिदेवकरं च ' यद्यायमल्यो अपि

<sup>1)</sup> Sic MS.

<sup>2)</sup> This is a new compound from the rare root hru (by-form, hrri) which means ato be or make crookeds. Native Pali lexx. (not however Childers) have hurati in the same sense. This agrees with the Tibetan which has (32. b. 5—6) 회국자 क्रें है है है के लिन ने पूज .. Cf. Jaschke, Dict. 350. b. 7.

<sup>3)</sup> K.F. 218.

Б

10

15

[सह]र्म परियक् इति ॥ पुनराक् । स्यायवापि नाग देवि मुमेरः पर्वतरातः सर्वान्त्रुलपर्व-तानिमभवन्निगरोचते च समिभरोचते चोज्ञतेन विपुलत्वेन च । एवमेव देवि मक्त्यानिकस्य कापन्नीवितिनर्पेतस्य न च मृक्तेतिचित्तस्य सदर्गपरियक्तो नवपानसप्रस्थितानामि वा-यन्नीवितसापेताणां मक्त्यानिकानां सर्वान् कुशलान्धर्मानिभवतीत्यादि ॥

तवार्वतागर्मितमूत्रे अप्याक् (१)
पिर्मृक्तेतो भवती जिनेशिरैं विभि नागेभि च बित्रहेभिः ।
पुर्णिय ज्ञानेन पर्मिक्तेतः
सर्ह्माधित्व तवागतानाम् ॥ पेपालं ॥
स श्रून्यतेत्रेषु न ज्ञातु ज्ञापते
सर्वत्र ज्ञातो च जिनं स पश्यात ।
द घ्वा च तिस्मैळाभेते प्रसादं
सर्ह्माधित्व तवागतानाम् ॥
ज्ञातिस्मरो भवति भैक्तिमधर्मा
प्रत्रव्यकाभी भवते पुनः युनः ।
परिश्रुहचारो प्रतिपत्तिसारः
सर्ह्मधारित्व तवागतानाम् ॥ पेपालं ॥
लाभी च भोती विद्वधारणीपे
न नश्यते बाल्पक्रतिभि पक्कुभम् ।

<sup>1)</sup> Kshasyā MS.

<sup>2)</sup> Metres: Upajāti and Vamçastha (cf. Jacobi in ZDMG XXXVIII. 605).

<sup>3)</sup> To be read, or at all events pronounced for the metre, bhoti, as in the gathas of Ch. 1.

<sup>4)</sup> Vidyādhāraņīnām gloss a sec. manu.

प्रतिभानवत्ती भवते ग्रमकः महर्मधारित तथागतानां॥ शको ४व ब्रह्मा तव लोकपालो मन्ष्याजा भवि चक्रवर्ती। त्रुंचेन सीख्येन स वोधि वुध्यते 5 सहर्मधारित तवागतानान् ॥ हात्रिंज कापे उस्य भवति लत्तणाः 128 ाम्यनिन्दिताङ्गो भवते विचन्नणः। न तस्य तृप्तिं लीभे प्रेतनाणाः सद्दर्भधारित्व तवागतानान् ॥ 10 न तस्य संनुकाति वोधि चितं न चोद्धरः पार्गिता चरोषु । त्रतंगृङ्गीतः वृशलः शतेभिः सदर्मधारित तथागतानामिति॥ ॥ ज्ञीलपार्गितायां सद्धर्नपरियक्षे नान द्वितीयः परिच्हेंदः॥ 15

## III.

## धर्मभाणकादिएचा तृतोयः परिच्छेदः ॥

उत्तरत्रयाणामिष सामान्येन र्साज्यायः । रताद्यस्तु वाच्याः । तत्रात्मभावे का 20 र्सा पद्नर्थविर्वजनं ॥ तत्रिति सदर्मपर्ग्यदे वर्तमानस्यात्मभावर्ता चित्र्यते यथा परात्र नाज्येत् । इदं चानर्थविवर्जनमार्यगगनगञ्जसूत्रे सदर्मयार्णोच्यतेर्वीधिसवैर्भाषितं ॥

<sup>1)</sup> The words bho aso are a correction in a later hand, the original reading being pratipatiisarah.

<sup>2)</sup> Here for labhante: the form is cited as replacing other inflections by Muir Skt. Texts <sup>2</sup>, II, 122.

वयुग्तसङ्गामो भगवन् निवृते द्विपद्गत्तमे । सद्दर्भ धारियण्यामः त्यत्का कायं स्वतीवितम् ॥ लाभसत्कार्मृतसृष्ट्वा सर्वे चोतमृत्य संस्तवं। मनत्सर्थों इनं धर्म बुद्धज्ञाननिदर्शकम् ॥ म्राक्रीशपरिभाषांश द्वरुक्तवचनानि च। 5 त्तात्या तान्मर्षिषण्यामः सदर्मप्रतिसंग्रकात् ॥ उच्चापनां तर्जनां च ग्रवर्णमयशीप्ति च । सॅर्वास्तान्मर्षयिष्यामो धार्यस इमं नयम् ॥ ये ॥ एवंविधे मङ्गिधोरे भित्राज्ञानतोभगो। विलोपकाले सवानां सदर्मे धार्यागके ॥ 10 गम्भोर्ग वे च मूत्राता विमुक्तिपालसंहिताः। प्रतोच्छ्का न भेस्यति । चित्रा मृत्यति ते कथाम् ॥ पे ॥ नैत्री तेषु करिष्यामी वे धर्मेघप्रतिष्ठिताः। कारुतायं च करिष्यानी धार्यत इनं नयन् ॥ रष्ट्रा द्वःशीलसर्वाश्च इच्छालोभप्रतिष्ठितान् । 15 म्रमुपातं करिष्यामी गतिः कान्यस्य भाविता ॥

<sup>1)</sup> The metre requires, of course, a dissyllable: cf. the voc. form bhagoh.

<sup>2)</sup> Sic MS

<sup>3)</sup> Compare p 12, note 5, above The noun-form appears to be new.

<sup>4)</sup> The Tib (34. b. 2) has ਤੁੱਚ ਤੁੱਚ ਹੈ ਤੋਂ ਤੁਹਾ ਹੈ ਸਨਾ ਹੈ ਕਰ this would seem to confirm-kshobkaṇa though not of course strictly metrical. Rājānais quite clear in the MS., but as the compound-base of rājan it is difficult to justify even in a Buddhist poet.

<sup>5)</sup> Bhesyanti for bhaushyantii Pali hessanti; mṛlshyanti (though the MS. is not clear). I take to be an incorrect fut. from mrç. The Tib. appears to have no equivalent for this word.

[28 b] सक्सैव च तं दृष्टा सद्दर्मप्रतिवाधकं । हरतो मैत्रमेष्यामो मा नो फ्रब्येत एव कि ॥ रितिष्यामी यद्याशत्रया वाचाकर्मस् संवताः। सक्तेनात्र बद्यामः स्वपापे अस्मिन्प्रतिष्ठितान ॥ दानैस्तवापि सत्कारैः परिपाच्येक् तान्नरान्। ъ पश्चिनांश्चीद्विष्यामी भूतमापायगीचरान् ॥ गृक्तिभवसंत्यकाः प्रातारएयस्गोचराः। म्गभुता भविष्यामी म्रत्यार्था म्रत्यकत्यकाः ॥ ये ॥ दाताः गाताश्च मुक्ताश्च यामे अस्मिनवतीर्य च। देशविष्यामके धर्मे सत्ता ये धर्मतार्धिका ॥ 10 मुद्वानिष पास्यामी धर्मकानानिशम्य च। धर्मारामर तिप्राप्ता अर्धे कर्तात्म रेकिनाम ॥ संग्लं तत्र संदृश्य सत्नानां स्वलितं पृष् । **ज्ञात्मप्रेता भविष्यामी धर्मसीरृत्यसंस्थिताः**॥ म्रमत्कृताः सत्कृता वा मेक्कल्पाः प्रभूप च। 15 म्रन्पलिप्ता लोकेन भेस्यामी लोकनायकाः॥ भिन्नुणां भिन्नवृत्तानां परिवारं निशम्य च। कर्मस्वका भविस्यामो मैपा कर्म विषच्यताम् ॥

<sup>1) °</sup>hanānna° MS.

<sup>2)</sup> This is the reading (quite clear) of the MS. I cannot construe it. The Tib. has (34. b. 6) 以下了可能了 法可能, which seems to imply a reading

bhūtam (adverbial = bhūtataḥ, p. 47.6) apāpagocarāḥ.

<sup>3)</sup> Apparently an irregular form (metri gratia) for osmo.

<sup>4)</sup> Anopao MS.

<sup>5)</sup> Cf. bhesyanti supr.

б

10

15

वधकान् पोतिषयित्व धर्मेष्ठेषु क् वर्ततां ।' एते धर्मा न चात्माकं संविग्यत्ते कवजन ॥ ग्रतां ग्रमणानां कि न च श्रामणका गुणाः । श्तीं चौर्न संश्रुत्य इदं सूत्रं प्रतितिषम् ॥ संक्तित्रक्तार्गनासानागार्शेयां सुतः प्रियः । चौर्नां भूततः श्रुवा सद्धर्ग ते तिषित्त तम् ॥ ये भित्तवो भविष्यत्ति सद्धर्मप्रतिपाद्ध्याः । चेष्टिष्यते तथा तथां कांश्वद्धर्मिमं गृणीत् ।। एातानो प्राक्तिप्यत्ति भेत्यत्ति च मक्।तनः । बुद्धाधिष्ठानतः सद्या धर्मं श्राष्यत्तिनं तद्रा ॥ तित्मन्याने वर्षे (१९ ०) कष्टि त्यत्त्रा सागं सत्तीवितं । सद्धर्म धार्यिष्यामः सत्नानां क्तिकारणाद् । इति ॥ ग्राष्मदर्भवेषार्यते ग्रमेष्टः शुचिर्भवेन् । वर्षयार्गचर्त्ती ग्रमेष्टः शुचिर्भवेन् ।

<sup>1)</sup> A marginal note in MS, apparently referring to this word, has rarttinam.

<sup>2)</sup> For the use of bhitta (Tib. yan-dag, the usual equivalent of samual) cf. bhittatah just below. Pratikshipan apparently for okshipanti

<sup>3)</sup> The MS, has the unmetrical reading: mā kaçcid dharm imam [sic] çṛṇīta-The reading above suggested is intended to be construed interrogatively.

<sup>4)</sup> I. e. oshyant' imam, with elision as in Pali.

<sup>5)</sup> The passage occurs at p. 169 of Burnouf's translation and p. 265 of Kern's. The text has been collated with ff. 109b — 110a (= 2201 (XIII cent) in the Wright collection of the British Museum, called W. below; and with RAS. Hodgson & 6 (= aRo) ff. 100b sqq.

5

ये चापि राज्ञां पुरुषाः कुर्याते कि न संस्तवं । चएडालन्ष्टिकः गौएँडेस्तीरियकेशापि मर्वशः॥ म्रधिनानोत्रमेवेत विनयेद्यागमे स्थिनान्। म्रक्तम्मतान् भित्नु दुःशीलाँग्रेव वर्शयेत्॥ भितृगी वर्त्रयेत्रित्यं कास्यमंलापगीचरां। उपासिकाष्टा वर्तेगा प्रकरननवस्थिताः ॥ स्त्रीपएउकाद्य ये सताः मंस्तत्रं तैर्विवर्शयेत । कुलेषु चापि वधुकाः कुनार्पश्च विवर्जयेत् ॥ न ताः मंगोर्वेजात् कींगल्यं साध् पव्छिन्। मंस्तत्रं च वित्रज्ञेया मानारी ग्रीधनः सक्।। 10 म्त्रोपोपकाश ये मता वर्तवेतेकि मंस्तवं। ्त्र नैटर्फलकमन्छेभियं चान्ये ताद्जा बनाः॥

<sup>1)</sup> Samsanam W.

<sup>2)</sup> So W.; muchfrikaih R; pauskakaih A; Bateleurs. Burnouf (and so Kern); but the meaning a Domso cited by B.R. from Ram. 2. 59. 19 suits this passage well.

<sup>3)</sup> For abhimanino. Adhimanin A.: ab'imani W.; abhimanim R.

<sup>4)</sup> bye cagama A: yenagama W. cf. Kern. p. 265 note 2

<sup>5)</sup> For this potential form, cf. infra: and also kareya in Lalitavistara (Muir, SkT2II.121). R has (against metre) the regular varjayet.

<sup>6) «</sup>Notoriously loose female lay devotees» Kern, which agrees with our text -Burnouf's aconnus [masc.] pour ne pas être fermes»; and the corrupt (?) prākaṭāyā arasthitā of W. and R., are less satisfactory.

<sup>7)</sup> This form of the acc. plur. (found in Ved.) is certified by the MSS.

<sup>8) °</sup>yāt. A.

<sup>9)</sup> saukara in the sense of «pork-butcher» seems new; saukarika is quoted in Bohtl2. from this work: and aurabhr. appears in the Nachtrage to the same lexicon-

<sup>10)</sup> So R.; A is quite corrupt. «Musiciaus», Kern; but see Manu X. 22 and XII. 45 (and comm. ad locc.).

वारमुख्यात्र सेवेत ये चान्ये भोगवृत्तिनः । प्रतिसंगोदनं तेभिः सर्वशः परिवर्शयेत् ॥ यदा च धर्म देशेया मातृयामस्य पृण्डितो । न चैकः प्रविशेतत्र नापि कास्यस्थितो भवेदिति ॥

ययं चापरो उनर्थो भवेग्यद्दं मार्यमीं सं प्रज्ञापार्मितायां। मारः पाणीयां स्तस्य बी- विधानस्याचिरं पानसंप्रस्थितस्यान्तिके बलवत्तरमुखीगमापत्स्यते । स्र्वेत्रवाकः । पुनर्पर्नानन्द् परिमन्तमये बीधिसत्तो मलासत्यः प्रज्ञापार्गितायां पोगमाप्यते तिस्मन्तमये मान्द् पपियां बीधिसत्तस्य विक्ठिन्पुणैसंक्र्रात्तं भयं संज्ञनयत्ति । उत्कापातान्दिशि दिग्व[29 b]क् नुन्सृत्रात्ति संदर्शयत्ति । स्र्व्येत्र नामायं बीधिसत्यो मक्षानत्यो उवनीयेत वा रोमक्षीं वास्य भवदिति। येनास्यैक्षांचतीत्पादों अपि सीयेतानुत्रायाः सम्यक्षंबोधीर् । १० ति । पुनर्प्यनन्यविज्ञानसंज्ञिनो लिखिज्यत्ति पावत्पर्यत्राप्त्यत्ति । न वयमत्रास्यादं लन्त्रानक्षेत्र । एवं विज्ञम्भमाणा उच्चग्वत्ते पावत्पर्यवापस्यात्तिति सार्काः । एवम्प्रपर्यन्ति । एवम्प्रपर्यन्ति । एवम्प्रपर्यन्ति । एव चित्रम्भमाणा उच्चग्वते पावत्पर्यवापस्यति । एव चित्रम्भमाणा । एवं चोवर्रादिमनिकाराः । पुनर्परं धर्मभाणाकप्रकृन्दिको भविष्यति इमा गम्भीरां प्रज्ञापार्गितां लेखियतुं पावदाच । पुनर्परं धर्मभाणाकप्रकृन्दिको भविष्यति इमा गम्भीरां प्रज्ञापार्गितां लेखियतुं पावदाच । प्रवृत्ति धर्मस्रविणक्षय किलासो भविष्यति । एवं विषयपात् । धर्मभाणक्षय देशात्तरं गत्तु-कामो भविष्यति धर्मस्रविणकाय विल्यति धर्मस्रविणकाय वेति । संत्रेपाद्यम्भाणकाथ मेक्टिक्को भविष्यति धर्मन्त्रात्वा । स्विष्त्यति धर्मन्त्रिकाराः । स्विष्त्यति धर्मन्त्रिकाराः । स्वर्याका अत्रविष्त्र । संत्रेपाक्षयाणिकायोर्था काचिदिद्वपुरता सर्वे तन्त्रम्वर्गिते ॥

<sup>1)</sup> This is not the Ashṭasāhasrikā recension, though the subject and language Ch. XI (pp 232-252 in printed text) closely correspond.

<sup>2)</sup> heihanam MS.

<sup>3)</sup> Cf Asht.-S. p. 232. 11-12 and supra p 12. 15.

<sup>4)</sup> Probably cailao is the right reading: see Asht -S. p. 241. 10

<sup>5)</sup> Cf. Asht.-S. p. 243. 10.

म्रार्यगगनगञ्जमूत्रे उप्युक्तं । इति व्हि यावर्वुकुशलधर्मानुवर्त्तनता । कुशलधर्मातमर्गम्य सर्वे तन्मारकर्मेति ॥

मार्यातार्मितसूत्रे अध्याक्। पुन्रपर् भगवन् बोधिसत्त मार्णयको भवति प्रात्त प्रत्याक्त स्वाभिर्तो अल्पेच्कुः संतुष्टः प्रविविक्तो असंसृष्टो गृक्ष्यप्रस्रवितः। सो अल्पार्थतया अल्पे कृत्यतया च सुखं विक्रित न च बाक्ष्युत्यपर्येष्ठाविभयुक्तो भवति न सत्वपरिपाकाय न च धर्मश्रवणे वा धर्म[सां] [30 अवस्ये वा अर्थविनिश्चयक्षयायां वा वर्तमानायां संक्रमितव्यं मन्यते। न परिपृच्कृतवातियो भवति । न किंकुशलाभियुक्तो भवति । तस्यार्णयवासेन चेकार्गम्रिततया च क्रिज्ञा न समुद्राचरित्त । स पर्युत्यानिवश्वम्भणमात्रेण तुष्टिं विन्दृतिः न चानुश्चयसमुखाताय मार्ग भावपति। स तत्र नात्मार्धाय प्रतिपत्ने भवति न प्रार्थाय । स्वयं वाधिसत्तः कल्याणित्र प्रवासप्रतिसंपुक्तः सप्तनो मार्गङ्कुश इति ॥ पे ॥ पुनर्परं भगवन् वोधिसत्तः कल्याणित्र प्रतिद्रपक्ताणि पापित्र प्रति सेवते भवते पर्युपास्ते। ये स्वोनं संग्रक्वाधिसत्तः कल्याणित्र प्रतिद्रपक्ताणि पापित्र प्रति सेवते भवते पर्युपास्ते। ये स्वोनं संग्रक्वाधिसत्तः कल्याणित्र प्रति ॥ यास्मिश्च प्रति ॥ यास्मिश्च सुन्ति । स्वावक्ष्यत्यक्ति । स्वावक्ष्यत्यत्वाधा नियोज्ञपत्ति । स्वावक्षयत्यक्ति प्रति । प्रत्वेष्वे नियोज्ञपत्ति । स्वाविक्षयत्रि क्रिपास्ति । स्वाविक्षयत्ति । स्वाविक्षयत्ति विवक्षयत्ति । स्वाविक्षयत्ति । स्वाविक्षयत्ति विवक्षेत्र नियोज्ञपत्ति । स्वाविक्षयत्त्र विवक्षेत्र नियोज्ञपत्ति । स्वाविक्षयत्ति क्रिप्त्ति क्रिप्ति क्रिप्ति क्रिप्ति क्रिपेत्ति क्रिपेत्ति विवक्षेत्र नियोज्ञपत्ति । स्वाविक्षयत्ति । स्वाविक्षयत्ति । स्वाविक्षयत्ति विवक्षयत्ति । स्वाविक्षयित्र विवक्षेत्र नियोज्ञपत्ति । स्वाविक्षयत्ति । स्वाविक्

<sup>1)</sup> The syllable ca wrongly added in the transcript, arose from an early, but erroneous correction (as if to read dacakucala instead of akucala).

<sup>2)</sup> Cf. Karanda-vyuha, p. 56.8 (cited in Bohtlingk).

<sup>3)</sup> If the text is correct here, it must be understood in the sense which I gather from the Tib ਨ੍ਕੀ 'ਧ' ਨੇ ਰੋਧੀ ਲੋਪਾ ਧ'ਧ' ਕੇ 'ਧੁੱਤ (36. b. 1) 'he is not devoted to searching after [his own] profit.'

<sup>4)</sup> Vekye MS.; for the form, peculiar to Buddh. Skt see Lal-v. p. 217.1, and compare the whole passage with the present.

<sup>5)</sup> Vaiyāprītya MS., here and below (55.6 et al.).

<sup>6)</sup> Paligodha MS; but cf. the Pali palibodha and pralugna, 56.s below.

20

म्यक्संबोधि नाभितंभोत्स्यमे । न भूपः शक्कस्यनुत्तरां सम्यक्संबोधिनभितंबोहुन् । तत्र भगवन् । बोधिसत्वो अत्यार्व्धेन बीर्षेण स्थानं खलु पुनर्तिहिय्वते पत्निर्वाणपालं (३० ५)प्रा-प्रुवाद् । ग्रंपं भगवन् । बोधिसत्वस्य कल्याणित्रप्रतिद्वपकेण द्यमो माराङ्क्षणः ॥ पे अपि तत्तो अन्ये बोधिसत्वयानीयाः पुद्रला गाराङ्क्षणाविद्धाः प्रत्यवेतेषु धर्मेषु चर्त्ति तैः सार्द्ध रतिं विन्द्ति । तथा क्ति तद्नुवर्त्तवा भवति स क्लेनसेबी विशेषगनधिमतो क्लेनमितं गच्कति ५ यद्वत धन्वमितं बीडेडमूकमितं पावदेकाद्यो माराङ्क्षण इति ॥

येन चैत्रं संतत्यार्व्यवीर्गस्य निर्वेद्द्रित्मर्वया वोधिमवागाय एव भवत्यन एव र्वामेषे अभिन्ति । इक् वोधिमवः सर्विपापयेषु वीर्यनार्भते । तथा चार्भते पया न वापलेई संवन-यित । निर्वालेई । इद्गुच्यते वोधिसवस्य सांतत्यवीर्यमिति । कृदिशं तद्वीर्यम् । येन लेदो भवति । पद्दिम्त्पत्रलस्य गुरुक्तमार्भो अतिवेला[यां] वापरिपक्वाधिमुक्तेर्वा द्वष्यार्था- 10 मीर्म्भस्तव्यथा स्वनांसद्दानादिः। द्त्तशानिनात्नभावः। विद्वालाविर्भोगाद्वार्यति । यन्य-या कि तेपानेय मवानां वोधिसवित्वेदेन वोधिचित्तवींवनाशान्मस्तः पालर्शोर्नाशः स्यात् ॥

यतश्च गगनगञ्जम् त्रे ४ भिक्ति । यकालप्रतिकाङ्गणता नार्वामित । नाष्यकाल इत्या-त्मभावत्यागचित्तेनव नोत्पात्वाभयासानारम्भाढि न वादाचिद्वयात् । तत्मादेवं स्मृतिमु- 15 पास्याप्य वोधिचित्तपरिपाचनविरोधिभयो मोक्तिस्वार्यवातिभयः पिणिताज्ञनेभयः कर्मका-रिभ्यशात्मभावो रिवतव्यः ॥

भेषज्यवृत्तस्य मुद्र्णनस्य मूलादिभोग्यस्य पर्वेच वीजं । दत्तापि संरह्यमकालभोगात्संबुद्धभेषज्यतरोस्तयेव ॥ [81 ब]ऋषं समासतो मार्क्सानर्यः ॥

म्रस्य विसर्जनं र्लामेयसूत्रे कथितं । कथं च कुलपुत्रात्र वोधिसत्तो मार्कामप-रिकारोपायकुशलो भवति । इक वोधिसत्तो अकल्याणिनत्रं सर्वेण सर्वे परिव-

<sup>1)</sup> Cf. Divy. Index s. v. īryā.

<sup>2) °</sup>dyam abhayasa° MS.

र्ज[यति] । [म्र]प्रतित्रपदेशवासं लोकायतमस्त्रसेवनभावनां लाभसत्कार्यूजोपस्थान-बद्धमानं सर्वेषा सर्वे परिवर्जयति । ये चान्ये उपलेशा बोधिपस्यमार्गात्तरायिका-स्तान्सर्वेषा सर्वे परिवर्जयति । तेषां च प्रतिपद्यं भज्ञते ॥

म्रत्रैव चाक्तत्याणामित्रलतणानुक्तं । शीलविषमपुद्रलविवर्धनतपा पापमित्रपरिवर्धन ना वेदितव्या । एवं दृष्टिविषमाचारिवपमाजीविषमपुद्रलविवर्धनतपा । सङ्गणिकाराम-पुद्रलविवर्धनतपा । कुशोरपुद्रलविवर्धनतपा । संसाराभिरतपुद्रलविवर्धनतपा । वेषिपरामुखपुद्रलपिवर्धनतपा । गृष्टिसंसर्गविवर्धनतपा पापमित्रपरिवर्धना वेदितव्या । तेन च कुलपुत्रैतानि स्वानानि परिवर्धपता न तेपा पुद्रलानामित्रके इष्टिचितमुत्पादिपतव्यं न प्रतिपचित्तं नावमन्यनाचित्तमुत्पादिपतव्यम् । एवं चानेन चित्तमुपस्थापितव्यम् । उत्तं विह भगवता धातुषाः सत्नाः कामादिधातुं भ्रास्रवित्त ज्ञापत्ते संस्यन्दत्ते संसर्गाच विनम्यन्ति । तस्माद्दं संसर्ग वर्षपिवयामीति ॥

वोधिचित्तसंप्रमोषो उप्यन्धः तस्य च क्तुरुक्ता र लक्क्षेटे। चतुर्भः काश्यप धर्मः सम-न्वागतस्य वोधिसवस्य वोधिचित्तं मुक्यिति कतमैश्चतुर्भः। श्राचार्यगुरुद् ितणीयित्रसंवाद्न-तया परेपामकीकृत्ये कीकृत्योपसंक्रणतया। मक्तायानसंप्रस्थितानां [316] च सवानामव-15 णीयशो उक्तीर्त्यलोकिनिश्चारणतया मायाशाच्चेन च परमुपचर् ित नाध्यायाश्येनेति अस्य विवर्जनमत्रोक्तं। चतुर्भिः काश्यप धर्मेः समन्वागतस्य वोधिसवस्य सर्वासु ज्ञातिषु ज्ञातमा-त्रस्य वोधिचित्तमामुखीभवितान चात्तर्ग मुक्यित यावद्वोधिमण्डिनषद्नात्। कतमिश्चतुर्भिः। यद्वत जीवितकृतोर्णि संप्रज्ञानन्मृषावादं न प्रभाषते। स्रत्नशो कास्यप्रेतिकपाणि ।

<sup>1)</sup> See M. Vyutp. LXV. 39; K. F. 213. My friend Mr. T. Watters informs me that this passage occurs at the beginning of a work of which there are two translations in Chinese. See Nanjio 23 (43) and 805, who like Wassiljev gives the Sk. title of the work as Kāçyapa-parivarta. We must accordingly take Ratnakūta as a vague reference to the collection so called (Wassiljev, 154 (167), 305 (335).) But see Nanjio's literal Sanskrit version of the title of 805, as well as of 57 and 58.

<sup>2)</sup> The general sense is clear. The Tib. has: བནད་གད་གྱ་བྱ་ང་ 'on account of laughter'. Should we read prekshitayā, as a form prekshitva is quoted?

5

10

ग्रध्याणवेन च सर्वमत्रानागत्तिके तिष्ठत्यपगतगायाणायतया सर्ववोधिसत्वेषु च णास्त्मं-त्रामुत्पाद्वति । चतुर्दिणं च तेषां वर्णा निष्टार्गति । पांश मत्रान्परियाचयति तान्सर्वानमु-त्ररायां सम्यक्षवीधो समाद्यववति । प्रोदेणिकपानास्यृद्यातया । एभिः व्याष्ट्रयप चतु-र्भिरिति ॥

तिस्परिषृच्छायागप्याक् ।

न जातु धर्नद्दानस्य ग्रलर्गं करोति यः।

तेनाती लभने तिप्रं लोकनावेन्हि सङ्गग्॥

तया जातिस्नर्।(ट्र)धर्मदानालानी घेर्य युनार्केति ॥ तयात्रैय ।

वोधिवितं न रिजिति तेन मर्त्रासु ज्ञानिषु।

स्वप्रात्तरेशीय तिज्ञतं विं पुनर्पीद् नायनः॥

म्राङ्।

चेयु विर्तिस्वानेषु प्रानेषु नगरेषु वा । समादाये ितं बोधाय तन चित्तं न रिस्ति ॥

यार्पगञ्ज्यमिनुदनेत्रगुणव्यूदालंकार्रमूत्रे अप्यास् । नुनिर्भर्धमेः सगन्वागतो बो-पिसतः प्रिणिधानात्र चलति ॥ वे ॥ निक्तमानद्य भवतीर्प्यनात्मर्पपरिवर्जक्य भवति- १३ पर्सपदं च दृष्टा स्नात्तनना भवतीति ।

इर्गेत्र पात्रवोधिचित्तस्य स्फटतर्गमंप्रमो[३२ n]यबार्षा पत्तत्रीय रत्नबूटे ४भिक्टि-तम् । सेर्वर्णपेयपु वोधिचत्तपिर्वार्गणतया । वोधिचित्तपूर्वद्गमतया चेति ॥

तवा क् चन्द्रप्रदीपमूत्रे पाठः । ग्रारीचपानि प्रतिवेदयानि वो पवा पवा वहन्तु

<sup>1)</sup> Sec p 5, note 3.

<sup>2)</sup> oshveram MS.

<sup>3)</sup> tat stha-satvān samādāpayate margin. We should probably read odāpeti. Compare Divy. Index p. 693.

<sup>4)</sup> See p. 13. note 5.

<sup>5)</sup> ovcdanayāmi MS.

<sup>6)</sup> So MS. for bahulam (Tib. みちょう).

चितर्कपेत्ररः तथा तथा भवति तिन्धिचितः तेकी वितर्केकि तिनिष्रितेकीति॥

म्रवसादोऽप्यनर्व एतदर्जनं च रलमेषे दृष्टं। इक् बोधिसत्वो नैत्रं चित्तम्त्पादपति । दुष्प्रापा वोधिर्म्नष्यभूतेन सता । इदं च मे वीर्य परीत्तं च नुसीदी ४ हं वोधिश्चा-दीप्तशिरश्चेलोपमेन वह्नस्वाल्पान् । बह्नि वाल्पशतानि वह्नि वाल्पसक्ष्राणि सम्- इानेतव्या । तत्राक्नुत्मक् ईदशं भार्मुद्दोष्ट्रं ॥ किं तर्क् विधिमत्रेनैवं चित्तमुत्पाद-वितव्यं वे अपि तेअभिसंबुद्धास्तवागता धर्क्तः सम्यक्संबुद्धा वे चाभिसंबुद्धते वे वाभि-संगोत्स्यत्तेज्योदर्शिनेव नपेन र्दर्ग्या प्रतिपदा । इदशेनेव वीर्येणाभिसंवुदा स्रिमसंवृध्यत्ते र्शभसंभोत्स्यते च। यात्रज्ञ ते तद्यागतभूता एवाभिसंवुद्धाः । म्रक्मिप तद्या तद्या घरिष्ये तवा तवा व्यापेस्ये सर्वसत्रसाधारणेन वीर्येण सर्वसत्रारम्वणेन वीर्येण प्रवारूमनुत्तरां 10 सम्यवसंबोधिनभितंभोतस्य इति ॥

पुनरपर्रो उनर्द्यो रत्नकूटे दृष्टः । अपरिपाचितेषु सत्नेषु विद्यासी वोधिसतस्य स्बन् लितं स्रभातनीभूतेषु सर्वेषूद्रार्त्रुढधर्नमंप्रकाशनात् वोधिमवस्य स्वलितं ॥ उदारा-धिमुत्तिकोषु सत्वेषु क्रीनपानसंप्रकाणना[ट्] वोधिसत्तस्य स्खलितमिति। सम्यकस्मृ[32b] त्युपस्थितेषु ज्ञीलवत्मु नाल्य।गाधर्मेषु प्रतिविमानना द्वःजीलपापधर्मसंयका वोधिसवस्य 15 हबलितमिति॥

म्रनिधनुतिर्प्यर्नयः। यद्योतं राष्ट्रपालसूत्रे । यस्य म्रधिमुक्ति न विश्वति वुद्धधर्मगर्षो च न तस्य धिमुक्तिः। शिदान्रतेषु न तस्य धिमुक्तिः पापमतेस्तिर्पायमुखस्य ॥

<sup>1)</sup> After nimna (? corr. nishtha) the transcript reads bodhi-cittah from marginal addition in the archetype.

<sup>2)</sup> Cf. 52.12 supra.

<sup>3)</sup> Metre as on p. 2 above.

<sup>4)</sup> The Tib. has (f. 39. b. 2). চত্ৰিন্সুক্ৰান্ত্ৰন্ত্ৰান্ত্ৰ আনি must mean 'tur-'ed towards the three hells'; though Childers mentions four apayas. Tirapaya 'terefore =  $ap\bar{a}ya'$ -traya.

5

स इतम्युतो मनुज्ञेषु कर्मबजादबुधो कि विगूढः । नर्कोधव तिर्पगतीषु प्रेतगतीषु च विन्दति उष्खम् ॥

इति ग्रस्य विसर्जनं रूल्यूरे अभिक्ति दृष्टं । येषु चास्य गर्म्भारेषु बुह्मिनावगाक्ते । तत्र तथागत एव सातोति कृत्वा न प्रतिविपति । तथागत एव जनीते । नाक् जाने । ग्रनत्ता वृद्धवोधिनीनाधिमुक्तिकतपा तथागतानां सत्वेषु धर्मदेशना प्रवर्त्तत इति ॥

वैयावृत्यवर्तमानेनानर्यविवर्जनकुणलेन भवितव्यं । वोधिसत्तप्रातिनोत्ते कि सक्धानिके धर्मश्रवणे । तथागतपूजायां च वैयावृत्यमुपिइष्टं तत्र या वृत्तिः मा रूलराशिस्त्रीं रागता । तत्र वैयावृत्यकरेण भिनुणा सर्वभिनुसंघस्य वित्तनभिराधितव्यं। तत्र ये भिन्तव श्वारण्यकाः प्रात्तणव्यासनिकोस्तेषां । वेयावृत्यकरेण भिनुणा मर्वेण सर्व न कर्मस-पुत्वानं दातव्यं। यदि पुनरारण्यकस्य भिनोः संधपर्यापवं शैतकं कर्म प्राप्त्रयात् । एतेन 10 वेयावृत्यकरेण भिनुणात्मनेव तत्कर्तव्यं । श्वन्यतरो वा भिनुरध्येन्यो न पुनः स ग्रा-रण्यको भिनुक्तपोउधितव्यस्तत्र यो भिनुः पिणउचारिको भवति तस्य तेन वेयावृत्यक्यार्ग रिण भिनुणा प्रणीतभोजनेषु मंविभागः कर्तव्यः। तत्र काण्यत्र यो भिनुर्योगा(३३ व)चार्ग भवति । तस्य तेन वेयावृत्यकरेण भिनुणा अनुर्लामिकान्युपक्ररणान्युपनंकर्तव्यानि ग्रान्प्रत्यक्षेप्रयापरिकाराश । यस्भिश्च प्रदेशे स योगाचार्गे भिनुः प्रतिवर्मात तस्मिनप्रदेशे 15 नोचणवर् कर्तव्यः। रिन्तवव्यो वैयावृत्यकरेण भिनुणा योगाचार्गे भिनुः । शव्यासनोप-स्तम्भनस्य वर्तव्या । प्रणीतानि च मंप्रियाणि योगाचारभूम्यनुक्रलानि खाइनीयभोजनी-सान्युपनामिकव्यानि ॥ ये ॥ ये भिनवो वाङ्म्युत्ये अभियुक्ता भवति तेयामुत्साक्षे दात-

<sup>1)</sup> See p. 50 note 5.

<sup>2)</sup> See p 11 note 9

<sup>3)</sup> Nanjio 23 (44); tr. before A D. 439.

<sup>4)</sup> Similar forms in Divy Index

<sup>5)</sup> The adjectival form appears to be new, for çailsha, see Avadānaçataka (Index to Feer's tr. p. 479)

<sup>6)</sup> opreya MS.

व्यः। यावते अपि रित्ततव्याः। ये धार्मकिष्ठका भित्तवो भविष्यति । तेपा प्रतोक्तर्ध-र्मता क्तंच्या । यावदार्मस्रविणकाश्चोद्योविषतच्याः पर्षन्मगउलं परिसंस्थापितच्ये। सांकष्ट्यमएउलं विशोधवितव्यं यावत्साधुकार्बङ्गलेन चास्य भवितव्यं ॥ ये ॥ न क्विन दस्तुनि हैश्वर्यसेज्ञोत्पाद्यितव्या । कियत्परीत्तमिष कार्य संघमतेन कर्तव्यं । न स्वमतेन 5 यावन सांघिकशातुर्दिशसांघिकेन संमृष्टः कर्तव्यः। एवं विपर्ययादेवं स्तौपिकेन महा-न्योन्यसंसर्गप्रतिषेधः। यदि चार्तुदिशे संघे वैकलयं भवेत्सं। विकश्च लाभ उत्सदी भवेतेन वैयावृत्यकरेण भितुणा भितुसंघमेकमानसं कृता । साधिकलाभाचातुर्दिशसांधिक-कार्यं कर्तव्यं । एवं स्तूपे अपि प्रसुद्धे अपनेव विधिर्शयक[ान्]रानपतीन् वा समाराप्य प्र-तिसंस्कर्तव्य इत्याज्ञा । यदि पुनः काश्यप कियदङ्गर्णि स्तौपिको लाभो भवेत् । सवैपा-10 वृत्यकरेण न संघेन चातुर्दिशसंघे उपनामवितव्यः। तत्कस्माहेतोः। वा स्तीपिका म्र-त्तर्या एकर्शापि स्रोहैः प्रसार्वकुली र्नर्पातिता भवति । सा स्वाधिकोर्देवकस्य लोकस्य चै-त्यं । कः पुनर्वाद्रो रत्नं वा रत्नसंनतं वा यञ्च स्तूपे चीवरं निर्पातितं भवति । तत्तत्रैव तथागतचैत्ये वातातपवृष्टिभिः परिवयं गच्छ्तु। न पुनः स्तौषिकं चीवरं व्हिर्णयर्मूल्येन परिवर्तियतंच्यं। न कि स्तौषिकस्य किश्चर्षां नापिस्तूपस्य केर्नाचेद्वेकल्यं पो कि कश्चि-15 त्काश्यप वैयावृत्यकरो भिन्नू रुष्टवितः शीलवतां दक्तिणीपानामश्चर्धादाज्ञीतं द्दाति स तेनाकुशलेन कर्मणा नर्कगामी भवतीति । यदि मनुष्यलोकमागच्छति दाने। भवति पर्क र्मकरो लाभी च भवति खरचपेटप्रचण्डप्रकाराणाम् । पे । द्राण्डकार्मभयतिर्वतं भिनुं

<sup>1)</sup> Cf. Feer, Avad.-ç. pp. 479, 339.

<sup>2)</sup> Apparently in the sense of 'desire' occasionally found in the Pali ussado (Suttanip. v. 515, tr. p. 89). Cf. Senart, Mhv. I. p. 372.

<sup>3)</sup> A remarkable 'Palicism'. Cf. palibodha at p. 50.15 above.

<sup>4)</sup> Cf. Whitney Gr. 2 § 486 c; Speijer, Syntax p. 222, where this indecl. usage is noted as an archaism.

<sup>5)</sup> These two letters are uncertain in the MS. Tib. (40, b. 5) has & AN শ্র্তিব্'শ্ল' ···

करित्यकालप्रियणानकालज्ञातं द्दाति । स तेनाकुशलेन कर्मणा बङ्गाङ्कर्नान प्रत्येकनर्कस्तत्रास्योपपितर्भवति । यावत्सक्स्रविद्धः कायो भवति । यादीतः । प्रदीतः संप्रव्यलितः । पे । योजनशतिवस्तार्प्रमाणा जिन्हा भवति । तस्य तत्र जिन्हेन्द्रिये बद्धिन
शङ्कुशतसक्साणि चादीतानि च्रयस्मयानि निखातानि भवति । यो क् काध्यत्काशयप
वैपवृत्यकरो भितुरागतागतं सांघितं लागं सित्रिधिं करोति न कालानुकालं द्दाति । ऽ
उद्धश्यापियता विक्ठिपिता द्दाति । वेषाजित्त द्दाति । स तेनाकुशलगूलेन जङ्गा नाम
गूथमृत्तिकाप्रेतयोनिस्तत्रास्योपपित्तर्भवति । तत्रास्यान्ये प्रेता भोजनं गृक्तिवापदर्शयत्ति । स उद्धश्यमानस्तद्वोजनगिनिमपान्यां नेत्राभ्या पश्यमानः नुत्यिपामापरिगतो
इण्वां । वेदनां वेति न च वर्षसक्त्रेणापि तस्य भोजनस्य लागो भवति । यद्पि वादािक्
त्वार्षिचिद्वोजनं लव्यं । अ। भवति तद्वन्त्रारं भवति प्रशोणितं वेति ॥

संघर्षिततावद्गि उद्येनर्घ उत्तः । यांस्यं संघर्षित मत्नानद्गताः कुञ्जाकाराः स्ते भितव यासन् । तैः साधिकं कुञ्चं द्वीप्मणा नाणितं । तस्य कर्मणो विषान्निन कुञ्जाकाराः संवृत्ताः । यांस्तं संघर्षित सत्नानद्रात्ताः स्तम्भाकारांस्ते भित्तव यासन् । तैः साधिकस्तंभः सिंकाणकेन नाणिनः । तेन स्तम्भाकाराः संवृत्ताः । यांस्तं सत्नानद्रात्तीर्वृत्ताकारान् पञ्चाकारान् पञ्चाकारान् ते अपि भित्तव म्रासन् । तेरपि साधिकानि वृ- 15 तपत्रपुष्पपालानि पौद्रलिकापरिभोगेन परिभुत्तानि तेन ते वृत्तपत्रपुष्पपालाकाराः संवृत्ताः । यांस्तं सत्नानद्रात्ती रुव्वकारान् संमार्जन्याकारांस्ते भित्तव म्रासन् । तैः साधिका रुव्वकारान् संमार्जन्याकारांस्ते भित्तव म्रासन् । तैः साधिका रुव्वकारान् संमार्जन्याकाराः सम्मार्जन्याकाः

<sup>1)</sup> A corrupt and doubtful form; Tib. (40 b.7 fin) has 리팅'디롱리팅'이 'yeering'

<sup>2)</sup> Divyavadana, Tale 23; see printed text p. 312 l. 13: also the translation in Burnouf's Introduction pp. 328-9; but the present extract is from a textus ornatior.

<sup>8)</sup> obuddhasya çrüvakü Divy.-iext.

<sup>4)</sup> This example is not narrated at length in our Divy -text

राम्य मैवृत्ताः । यं त्रं मत्नमद्रातीस्तदृग्वारं स म्यागगोर्न म्यामीत् । स तदृकं निर्माद्य-ति । मागन्तुकाम भित्तवो उभ्यागताः । तेर्सो ६एः पृष्टम मानणेर्क किमपं संघस्य पा-नकं भविष्यति । स मात्सर्वेषक्तचित्तः कावपति । किं न पश्यव तदृकं निर्मादितं पीतं पानकमिति । ते वृत्ता वेलेति नैराष्यगापना क्लेन्स्नेनवस्नाः प्रक्राताः । स तस्य क र्मणो विषाकित तृकाकारः मंतृतः॥ यं तं मत्वगद्रात्तीरुद्वाखाकारं सोऽपि भिनुरासीत्। तस्य पात्रकार्य प्रत्युपस्थितं । तत्र चैकः स्नागणेरुको उर्छन् मुद्राबार्रे नियुक्तः। सतिनोक्तः श्रागणेरक र्ट्स्य में लिलस्ताकं कुट्रिविति । म कायपति । स्यविर् तिष्ठ तावन्मूहर्त व्ययो ४ हिन पद्मात्वृत्विद्धा दास्यागीति । म मैन्नातामर्पः वात्रयति । [31 b] श्रामणे-र्या गरि नन नाल्पेत उद्घावलं स्प्रपुं तानेवाकुमुद्रावले प्रनिष्य बुरुपेपं । प्रागेव छलि-10 रतीकागिति । म म्रानणेरः संलनपति । तीत्रपर्पवस्यानपर्पवस्थितो ४पं । प्रवाहमामै प्रतिवचनं दास्यागि भूयस्या मात्रया प्रकोपगायत्स्यतीति तूरणीमवस्थितः। यदास्य पर्य-बस्यानं विगतं तरोपनंत्रान्य कवपति । स्वविर् ज्ञानीपे तं को ४क्मिति । स कवपति । ज्ञाने र्ता वाश्यपस्य नम्यक्तेवृद्धस्य प्रव्रज्ञितं स्वागणेर्कः । प्रकृगपि भितुः स्वविरः। श्राम-गार्कः व्यवपति। यनाप्येवं तथापि तु यन्गया प्रव्रजितेन कर्णीयं तत्कृतं । किं कृतं ज्ञी-15 जप्रकाणं व्वित्रसकलबन्धनोऽकं सर्वबन्धनविनिर्मुताः । खरं ते वाकार्गं निशारितं । ऋत्य-यमत्यपतो देशय । अप्येव नाम एतत्यार्मपरित्तयं तनुतं पर्यादानं गच्छेदिति । तेनात्यपम-

<sup>1)</sup> Tib. 7574 'a wooden basin, trough'-Jaschke. The forms tatta and tattula are alike unknown to Sk. dictionaries; but the Dravidian languages, Tamil and Malayalam, show forms of similar meaning to that given in the Tib.

<sup>2)</sup> Not in ed.

<sup>3)</sup> sc. piṇḍa-pātra. Tib. মুহ'বর্র (41.b.2).

<sup>4)</sup> The Tib. bas (41.b.2) ব্যু 'यहेंस' ম' শৃষ্ঠিশ্ 'শৃষ্ঠিশ্ 'যে'বৃষ্ণ 'यदी' মের 'ইম্ব' ব্য

त्यवती न देशितं तेन वर्नगोद्घावलाकारः संवृत्तः॥ यांस्त्रं सत्यानद्वाताः स्थाल्याकारान्।
ते वाल्यिकार्का ग्रासन् शिनूणानुपस्थावकाः। ते भैपद्यानि क्वाग्रयत्तो शिनुशिरप्रियमुताः तैश्चितं प्रह्यव्य स्थाल्यो शिन्नाः तेन स्थाल्याकाराः संवृत्ताः। यं तं सवगद्वातीर्मध्ये
क्वितं तत्तुना धार्षमाणं सोऽपि शिनुरासीद्याभी याक्तिः तेन गात्सर्याशिभूतेन लागः संपरिवर्तितः। यो वार्षिकः स रीगितिकः परिणागितः। यस्तु रीमितकः स वार्षिकः परिणामितः। तस्य कर्मणो विषाकीन नथ्ये क्वितस्तत्तुना धार्यनाणो गव्कृति॥

॥ षितासगुत्रवे धर्मभाणकादिर्तापरिच्वेदस्तृतीयः॥

## IV.

यपरेशीय गस्तो अनर्याः सूत्रातेषूत्ताः। यया तायदायाशगर्भत्त्रे (पर्वेगाः बुलपुत्र 10 तात्रयस्य गृहाभिषित्तास्य मूलापत्तयः। याभि(३५ वर्गूलापत्तिभः तित्रयो गृहाभिषित्ताः सर्वाणि पूर्वावरोषितानि बुणलगूलानि कापगति। वस्तुपतितः पाराज्ञियः सर्वदेवगनुः प्यमुखेभ्यो अपायगानी भवति। यत्तमाः पद्य । यः युलपुत्र गूर्वाभिषितां स्तीषियां वस्त्र-पर्वाते सांधियां वा चातुर्दिश्वसांधियां वा निर्वातितं वा । स्वयं वापक्रितं कार्य-विवा । इतं प्रयमा गूलापत्तिः ॥ यः पुनर्धर्गे प्रतितिपति स्नावक्रानिर्याणभाषितं वा प्रत्येकः । व बुद्धनिर्याणभाषितं वा मक्त्रावानिर्याणभाषितं वा प्रतितिपति प्रावक्रानिर्याणभाषितं वा मक्त्रावानिर्याणभाषितं वा प्रतितिपति प्रतिविपति प्रतिप्रयतीयं द्वितीया गूलापत्तिः ॥ यः पुनर्थानुद्दिश्य जिरस्तुण्डमुण्डयापायवस्त्रप्रावनः जिल्लाधारी वा शि-

<sup>1)</sup> Bhaisayyo MS.

<sup>2)</sup> v. supr. p. 10,14. The present is the passage referred to in the Bodhicaryavatara, V. 101 (ed. Minaev. - Zap. Tom. 4) — a reference to which M. de la Vallée Poussin called my attention. See also Wassiljev, p. 171.

<sup>3)</sup> See f. 35. b. init. The Tib. (42 a 5) PATATA ('pulverises') confirms the form in the text, hitherto only certified 'himsārthe' in the Dhātupāthas both Sk. and Pali (s. v. jhas) Jūsayati in Çat.-Br. II. 2.2. 19 is similarly used.

ताधारी वा तस्य द्वःशोलस्य वा शोलवतो वा काषायाणि वस्त्राएयपक्रति स्रवकारय-ति । गृहस्यं वा बारोति कार्गे इएँडेः प्रकर्गत चार्को वा प्रतिपति बीवितेन वा वियोज-यतीयं तृतीया मूलापत्तिः ॥ यः पुनः क्षत्रियः संचित्त्य मातरं जीविताद्यपरीपयित पि-तर्गर्क्तं भगवच्छावकं वा जीविताच्यपरे।पपति सगग्रं वा संघं गिनत्ति तवागतस्यार्कतः ः मन्यकमंन्बुहस्य संचित्रय इष्टचित्रो रुधिर्गृत्याद्यति ॥ एगिः पञ्चिभर्गनत्र्यः कर्मभर्न्य-तरान्यतरं कोर्गात्पाद्यतीयं चतुर्वो गूलापत्तिः ॥ यः पुनः त्तित्रयो अवेत्वादी भवति पर-लोकोपितकः । द्गाकुणलान्कर्मपद्यान्तमाद्यय वर्तते अन्यां च बह्यन्तवान्द्शस्वकुशलेष् कर्मपत्रेषु मनाद्यापपति विनयति निवेजयति प्रतिष्ठापपतीयं पञ्चनी नूलापत्तिः ॥ पे॥ षः पुनर्यामभेई जनपर्शेर् नगर्भेरं राष्ट्रभेरं करोतीयं गूलापत्तिः ॥ पे ॥ श्रादिकर्मिणां म-10 कायानसंप्रस्थितानां (३५ ६) कुलपुत्राणां बुलड कितृणां वाष्टी मूलापत्तयो । याभिर्मूलाप-तिभिः स्वलिता ग्राटिकांनिका गकायानसंप्रस्थिताः सर्वाणि पूर्वावरोणितानि बुशलमू-लागि कापगत्ति । वस्तुपतिताः प्राजिता देवमनुष्यनक्षयानसुखाद्पायगामिनो भवत्ति चिरं च नंमारे मीट्सि कल्याणित्रचिर्स्ताः। वतमा ब्रष्टी। ये सताः पूर्वड्यारितहै-तुनास्मिन् क्लिप्टि पर्वकपाये लोको उपप्रवास्त इतर्कुणलमूलाः कल्याणितत्रं संनिः-15 मित्येदं पर्नं मन्नीरं नक्षयानं भएवति । ते च परीतवृद्धयो ४पि कुलपुत्रा धनुत्तरायां सम्यक्संबोधी चित्तगृत्पाद्यसि । तेपामादिकार्मिका ये च वोधिसता इदं पर्मगम्भीरं शून्य-ताप्रतिसंयुक्तं सूत्रातं शृपवति उद्दिशति पर्ठातः । ते यदासुतं पदापर्यवातं परेपां पूर्वबुद्धि-सद्ग्रानां स्वर्धे सुव्यञ्जनं विस्तरेगायतः स्नार्यशि प्रकाणयशि । ते स्वकृतशमा वालाः पृयाजनाः गृएवतः उत्त्रस्यति संत्रस्यति संत्रासमापयत्ते। ते संत्रासेन विवर्त्तयत्यनतुराषाः

<sup>1)</sup> See Wassiljev 240 (264) note 2. The usage at 17.20.—18.7 above is different.

<sup>2)</sup> v. supra 59, 11.

<sup>3)</sup> kalpāyuḥsatvasaṃkleçadṛshṭayaḥ marg.; cf. Dh. s § 91.

<sup>4)</sup> A marginal gloss arvācīna on this word, for which see Divy. Ind.

<sup>5)</sup> samvarāt pūrva, margin.

5

सम्यवसंबोधिशितं ष्रावनायाने चित्तं प्रिणिद्धति। एया माद्गिरिगिनावोधिमतस्य गूलाय-तिः प्रवना॥ पया गूलायत्त्वा स कुलपुत्रः सर्वे यूर्वावरोपितं कुणलगूलं काप्यति। वस्तु-पतितः प्राजितः स्वर्गायवर्गमुखात् । विसंवादितं चास्य बोधिचित्तगपायगानी भवति। तस्नाद्वोधिसत्तेन मक्तात्वेन पर्पुद्रलानामाजयानुजयं प्रवनं ज्ञात्वा पर्याजयानां सत्वानान-नुपूर्वेण धर्मदेशना कर्तव्या। तत्ववा मक्ताममुद्रेशनुपूर्वणावतार्गित ॥ ये॥

पुनर्पर्गादिक्षिनी बोधिमतः कस्यचिदेव (36 व) बत्यति ॥ न तं अव्यक्ति पर्-पार्गितामु चर्गा चर्तु । न तं अव्यस्यनुत्तरां सम्यक्तंबोधिगिनवेदोढुं । श्रीव्रं तं श्रावता-याने प्रत्येकबुढ्याने वा चित्तगुत्पाद्य । तेन तं तंताराविष्यां । यात्रव्यवापूर्वेक्तिमय-गादिकार्गिकस्य बोधिसत्तस्य दितीया गूलापत्तिः ॥

पुनर्पर्गादिकार्गिको बोधिनयः बास्यचिद्वं बन्यति । जिं शोः प्रातिनोत्तविनपेन । 10 शीलेन सुरक्तिन शीघं समनुत्तरागां मन्यकतंत्रोधे। चित्तगुरपाद्यस्य । मक्षपानं पठ । यत्ते बिजित्त्वापत्राङ्गनोभिः लोशप्रत्यपादसुशलं वार्ग मगुद्दानोतं तेन पाठेन शुक्तिंत्रत्य-विपात्रं । पात्रस्वश्रापूर्वेक्तिनगगदिवार्गिकस्य बोधिसत्त्रस्य तृतीया गूलापत्तिः ॥

पुनर्परं कुलपुत्र कोपाखिदादिनार्गिको बोधिनव एवं बहर्यान । वर्जयतं गूरं कुलपु-त्राः श्रावक्रयानकायां । मा ज्गापन मा पठत मा परेपानुपदिशत । गोपपत श्रावन्तवानकायां । 15 न पूर्व तस्मात् गरूत्पालं प्राप्स्यव । न पूर्व तनो निदानाच्छ्ताः ल्लोशालं कर्तुं । श्रद्धत महायानकायां । शृगुत गर्हायानं पठत गर्हायानं परेपां चोपदिशत । ततो पूर्व सर्वडर्गत्य पायपवान् शराविष्यव । तिप्रं चानुत्तरां सम्यक्संत्रोधिनशिनंगीतस्यव ॥

यदि ते तस्य वचनकारिगो भवतीद्वं दृष्टिगतगुपगृह्णीयुः ' उभयोर्पि मूलापतिर्भ-वतीयमादिकार्मिकस्य वोधिसवस्य चतुर्वो गूलापत्तिः॥ 20

पुनर्पर्नादिकार्निका बोधिमदा दिजिन्तिका भवति ग्रन्यवा निदर्शनिति । इदे च मकायानं कोर्त्तिशब्दक्षीकार्यं लाभसत्कार्केतोः पठित स्वाध्यायित धार्यति वाचयित

<sup>1)</sup> The MS. has the indic. (otha) for this verb only.

देशयित परेषां च ग्रुतमा(३६ ६) त्रमुपदिशति । एवं च वत्यति । वयं मक्ष्यानिका नान्ये । ते परेषामीर्ध्यायित लामसत्कारकृतीर्यतस्ते लमते उपमोगपरिमोगान्परेम्यस्तत्प्रत्ययात्ते प्रकुट्यत्ति तेषा चावर्ण निश्चार्यति कुत्सित पंसपिति विज्ञुगुप्सिति । श्वात्मानं चीत्कर्षयिति न तान् । अतस्ते ईर्ध्याकृतुना चोत्तरिमनुष्यधर्मेरात्मानं विज्ञपयिति । ततस्ते तेन वस्तुना पतिताः पराजिता मक्ष्यानसुखादेतां मक्ष्यगुक्त्वामापत्तिमापद्यत्ते ययापापगामिनो भवति । यद्या कश्चित्पुक्षो रलद्यीपं गच्छेद्रतुं नावा समुद्रमवतर्ते स मक्षासमुद्रे स्वयमेव तां नावं भिन्यात्तंत्रैव मर्णं निगच्छेद् । एवमेव ये आदिकार्मका बोधिसत्ता मक्ष्युणासागर्मवतर्तुकामा ईर्ध्याकृतोस्तद्दत्ति । तत्प्रत्ययाते अद्यानावं भित्वा प्रज्ञाजीवितेन वियोगं प्राप्नुवत्ति । एवं ते बाला आदिकार्मका बोधिसला ईर्ध्याकृतोर्नत10 प्रत्यया मक्ष्युक्तामापत्तिमापद्यते । इयं पञ्चमो मूलापत्तिरादिकार्मकस्य बोधिसत्तस्य ॥

पुनर्परं कुलपुत्र भविष्यत्यनागते ४ धान गृक्ष्यप्रत्र ज्ञिता ख्राहिकार्मिका बोधिस्त्रा ये ते गम्भीराः पून्यताप्रतिसंयुक्ताः सूत्रालाधार्णोक्तालिसमाधिभूगिस्वलंकृतमका विद्वतपुरुषाणां कृतस्रमाणां बोधिसत्नानां गोचरास्तान्मकृतानमूत्रालान् धार्यति पठ
15 ति स्वाध्यायति परेषां च विस्तरेण वाचियता प्रकाशयति । स्रकं चेमान् धर्मान् स्वबुद्धा बुद्धवं च पुनरकं कारुण्यकृतोस्तवोपिर्शामि । त्रया वा पुनस्तथा भाविषतव्यं यथा तम्त्र गम्भीरेषु धर्मेषु (अ अ प्रत्यक्तो भविष्यप्ति । एवं ते ज्ञानर्श्वनं भविष्यति पद्या मा । एतर्कि न पुनर्व र्राति पिठतमात्रेणाकृमिमानेवंद्वपान्धर्मान् गम्भीरगम्भोरानुपरिशामि न सालांत्क्रपया ॥ लाभसत्कार्कृतोरात्मानं विक्रोणाति । तत्प्रत्यपात्मर्वच्यध्याता
20 नामर्कृतां सम्यक्तसंबुद्धानां बोधिसत्नानामार्यपुद्धलानां च पुरतः सापराधिको भवति । महागुरुकामापित्तमापद्यते । विसंवार्यित देवमनुष्यान्मकृत्यानेन । स्रावक्रयानमेवास्य न भव-

<sup>1)</sup> Hitherto in Dhatupatha only: but cf. pamsana p. 10 note 4.

<sup>2)</sup> mamaito without punctuation MS.

ति । प्रागेत्र मक्ष्यानस्यावतार् विशेषाधिगमः । प्रागेवानुत्तर् सम्यक्संवोधिः ॥ तत्ववा कथित्युरुषो मक्ष्यवो प्रस्थितः वृत्तर्पप्रपीडितः स तत्र मक्ष्यलवृत्ते प्रतिष्ठितः । स्राक्षर्यं स उद्रार्पालवृत्तमपक्षय गन्धंसपत्रं रससंपत्रमनास्वाय विषवृत्तमभिरुक्ष विष्पालानि भुञ्जीत भुक्ता च कालं कुर्षात् । तड्डपमांस्तान्युद्धलान्वद्गि । ये द्वर्लभं मनुष्पालामं लब्धा कल्याणित्रं सित्रिष्ठित्य मक्ष्यानमवर्त्तुकामा लाभसत्वार्पणोक्ति । द्वार्यामक्ष्यानमवर्त्तुकामा लाभसत्वार्पणोक्ति । रात्मानमुपद्र्शिपति परान्पंत्रपति एवंद्वपां मक्ष्युरुक्षानापत्तिमापत्रक्ते यया गुरुक्यापत्त्या सर्वविद्यानां परमन्तुगुप्तिना भवति । स्रपापगामिनंस्तयाद्यपास्च पुद्गला न सेवनीयाः सर्वनित्रपत्राक्ष्याचिर्याद्वर्षणात्रेर्यूद्राणां । यस्च तान् सेवते स सातिसीरो भवति सर्वविद्यानां । इयं कुल्युत्र वोधिसवस्य पष्ठी गूलापत्तिः ॥

पुनर्परं कुलपुत्र भविष्यत्यानागते ४ छाने तित्रयाणां पुरोहितचणडाला स्रमा- 10 त्यचणडाला भटचणडाला मूर्जाः पण्डितमानिनो नक्षधना मक्ष्मोगाः । बद्धवि- धेषु दानमपपुणयिक्तयावस्तु(३७ ७)षु संदृष्यते ते त्यागगदमत्ता मानमद्देपेण तित्रयं विभेद्यति । स्रमणान् तित्रयेः । ते तित्रयात्रिस्रित्य स्रमणान् दण्डापयिति (३) सर्व (१) देण्डेन मुपत्ति । तेनोपद्रवेण ते भित्तवः पौद्धिकं वा सांधिकं वा चातु- विद्यात्राधिकं वा स्ताणिकं वा स्रमणीरपक्तय तेषां प्राव्हतं प्रदाप्यत्ते । ते पुनश्च- 15 ण्डालाः तित्रयस्योपनामिष्य्यत्ति । ते उभयतोऽपि मूलापत्तिमापन्यत्ते । ये तित्रपचण्डा- लाः स्रमणीः सार्च प्रद्वष्यत्ति तयाद्वपं च ते धर्म प्रत्तपविष्यत्ति । स्रधर्म वा धर्ममपक्तय सू- त्रिवनयणिता स्रमपेत्य कालोपदेशनक्तप्रदेणानपक्तय । मक्तकरुणानित्रीप्रत्तापार्मित भित्तोपायकीशलयशिताः याश्चापरेषु सूत्रेषु शिता उपदिष्टास्ता स्रपक्तयः । तथाद्वपां धर्म- पुत्तिं भित्रूणां विक्टेठनार्थपूर्वकं क्रियाकारं प्रज्ञपपति । यैः क्रियाकारे भित्तूणां विक्टेठनार्थपूर्वकं क्रियाकारं प्रज्ञपपति । यैः क्रियाकारे भित्तूणां विक्टेठनार्थपूर्वकं क्रियाकारं प्रज्ञपपति । यैः क्रियाकारे भित्तूणां विक्टेठना 20 ।

<sup>1)</sup> parām MS.: for pams cf. supra 62, s.

<sup>2)</sup> See Divy. Ind.

<sup>3)</sup> This form (not in lexx.) recurs in a metrical passage below, 39 b.

<sup>4)</sup> artha MS.

<sup>5)</sup> purohtta-candālādyā, bhedanāt sanghikādi-dravyāpaharanāc ca. marg.

स्योपायत्रीशत्यं मक्तावाने चर्यामुपर्र्णयति । यात्रर्देवित्तिकर्ग्णी च प्रतिष्ठापयति ॥ पे ॥ यदि तेषां संगुष्ठं दर्शनं न द्दाति । यस्तमिशपाचित । तेनादिक्तिर्मिकेण वीधिस- तेन सापराधेन पश्चिमे पामे उत्यापासनात्प्राद्युष्ठेन स्थिता धूपं धूपपितव्यं । यक्तणो देवपुत्र ग्रापाचितव्यः एवं च वक्तव्यं । ग्रहणा ग्रहणा गरहाक्षप मक्षणाग मक्षिदितस्यं अम्बु- हिपे मां कहणायाक्ष्रद्यस्य । शीध्रमात्रश्राणं गरहाकाहणावं मन वचनेन वीध्य । [38 b] व मन स्वप्रात्तरे तनुपायनुपद्र्णय येनाक्षुपपिनापत्तं प्रतिदेशयामि । ग्रापं मक्षायाने उ- पायप्रज्ञां प्रतिलट्यामीति ॥ तेन तत्कालं शय्यायां निद्रापितव्यं सक्ष्रेद्धते (हणो इक् अम्बुद्धीय ग्राक्षाश्रार्थस्य वीधिसत्यस्येक् समागमो भवति स्वद्यपेण च । तस्यादिकार्मिकस्य वीधिसत्यस्य स्वप्रात्तरे पुरतः स्थिता तां मूलापत्ति देशयित मक्ष्यानीपायने त्र तथाद्यपं च तस्योपायज्ञानं संदर्शगित । येनोपायक्षीश्रत्येन स ग्रादिक्तिमिक्तो वीधि- 10 सत्यस्त्रिव वेधिचित्तासंप्रमोपं नाम समाधि प्रतिकारते सुद्दुव्यवस्थितद्य भवति म-क्ष्यान इत्यादि ॥

श्रव वा योऽत्र सूत्रे उध्येषणामलः पूर्वमुताः ' तेनायं विधिः वार्षः। एवं स्यात् । श्रराये उपवने उभ्यवकाणे वागरं वा तगरं वा कालानुसारि वा धूपितव्यं । प्राज्ञिलना च भूवा समत्ततो दिग्विदितु च पञ्चमण्डलकेन विन्द्वा इमे मलपदाः प्रवर्तियतव्याः ' त- 15 व्यवा। सुमृश्चर ' कारुणिक ' चरत्र ' विचर ' सचर ' कारुणिक ' मुरर मुरर वेगधारि नर्मुचमे भुनयतं कारुणिक चित्तामणि पूर्य कारुणिक सर्वाणां में स्थापय ' श्राज्ञाधारी

<sup>1)</sup> Saha apparently with loc; but possibly a compound; compare  $P\bar{u}$  nini's sahapūrvūhņam.

<sup>2)</sup> tagarum. MS.

<sup>3) [3] [4] (</sup>apparently) Tib.: but the reading has been corrected and is indistinct

<sup>4)</sup> na added in marg.; not. in Tib.

<sup>5)</sup> 뒷면본'ਸ5 Tib.

<sup>6)</sup> Cf. Wassiljev, supra cit., p. 59 note 2-

स्पुर्गु १२ रितिविवेक गु १ दिष्टिविवेक गु १ पूर्य कारुणिक पूर्यतु मनाशां। सर्व-या चौशोकगित स्वाक् ॥ विधिः पूर्ववत् । सर्वव्याधिद्वःखसर्वन्यसर्वेषकर्णविद्यातप्र-तिधाते सर्वाभीष्टिसिद्धये चकार्यः॥ यदि नित्रपाद्योऽपि वोधिसद्धाः कथनेपामापितिनियमो उन्येषा चाधिकां । स्रथ तेन साम्बिर्क्ताः । कथनेपामापितव्यवस्था । कथं वा तद्दोपा-उत्साम्बिर्का स्रपि गृक्तते । नैष दोषः। ये [394] पां यत्र बद्धलं संभवः ते तत्राक्तोदिताः स्व-नामग्रक्षादर्शनाद्भयोत्पाद्नार्थे । परस्यरतस्तु सर्वेः सर्वा स्रापत्तयः परिकृतिव्याः ॥ येन वा प्रकृतिनक्तासाव्यतयाज्ञसमाद्गनोऽप्यभव्यो भवत्युच्छित्रकुशमूल्यः सुत्रां तेन साम्ब-रिका इत्यलमनपा चित्रया ॥

उपायकीषात्यसूत्रेशि मूलापति ह्राता । कि वापि कुलपुत्र वोधिसद्धः प्रातिनोद्धः । शितापां शितापाः कल्पशतसङ्ग्रमिप मूलफलभन्नः स्यात् । सर्वसद्यानां च सूत्राङ्करः कानि वमेत् । स्रावकप्रत्येकवुङ्भूमिप्रतिसंपुत्तेश्च मनसिकारिर्विक्रेरियं वोधिसद्यस्य गुरुका मूलापत्तिः । तथ्यथा कुलपुत्र स्रावकपानीयो मूलापत्तिमायनः सो अभव्यस्तै रेव स्क्रन्धः परिनिर्वातुम् । एवमेव कुलपुत्रो अप्रतिदेश्यैतामापत्तिमनिःस्त्र्य तान् स्रावकप्रतियोक्तव्यक्तिन्त्रम् । एवमेव कुलपुत्रो अप्रतिदेश्यैतामापत्तिमनिःस्त्र्य तान् स्रावकप्रतियोक्तविक्तान्।

ग्रासां च मूलापत्तीनां सुखप्रकृणाधार्णार्वमेकीयनतानां च संप्रकृकारिका उच्यते ॥ रत्नत्रयस्वकृरणाद्यप्त्याराजिका नता । सहर्मस्य प्रतिनेपाहिंद्रतीया मुनिनोदिता ॥ इःशोलस्यापि वा निन्नोः काषायस्तैन्यताउनात् । चारके वा विनिन्नेपाद्यप्रत्राजनेन च ॥

<sup>1)</sup> The MS. (with which the Tib. agrees) reads here and below (twice) gu clearly. This however is probably a misunderstanding of the old form of the figure-7 (seven repetitions of the charm).

<sup>2) 📆 🛪</sup> Tib. The Sk. is indistinct, it apparently reads sapathanea.

पञ्चानत्तर्पनार्गणान्मिद्यादृष्टिग्रदेण वा। ग्रामादिभेर्नाहापि मूलापत्तिर्जिनोदिता॥ श्रन्यतावाद्य नावनात्तात्रेषु कृतवुद्धिषु । व्दलप्रस्थितानां वा संबोधीर्वनिवर्तनात्॥ प्रातिनोत्तं परित्याच्य गङ्गयाने नियोजनात् । 5 शिष्यपानं न रागादिप्रकाणापेति वा प्रकात्॥ परेपा प्रकृषादापि पुनः स्वगुणकाशनात्। पर्पंतनतो ला(३९ ।)भतत्वारमोत्रक्तुना ॥ गम्भारतात्तिकोशमाति पिष्टीय वायनात्पुनः। द्वाडापवेदा श्रमणान् द्वादा भर्गात्रवात् ॥ 10 मृह्णीयाद्दीवनानं वा प्रानचे त्यात्रनात्पुनः। प्रतिसंलीनभोगं च स्वाध्यायिषुनिवेदनात्॥ मृला त्रापत्तवा होता महानर्वाहेतवः। द्यार्षस्याकाणगर्भस्य स्वप्ने देश्याः प्रःस्थितेः ॥ वोधिचित्तपरित्यागायाचकापाप्रदानतः। 15 तीत्रगत्मर्पलोगाभ्यां क्रोधाद्या सवताउनात् ॥ प्रसाखनाना वलेन सत्रेषु न तितित्तते। न्नेरशात्परानुवृत्त्या वा सद्धर्मागासवर्णनाद्द् । इति ॥

मार्यनितिगर्भमूत्रे अप्युक्तं । यो मक्तव्यक्तान् गमादिश्य प्रत्रितितो द्वःशीलपापसमाचा-रो भिनुरनुभृतः कशम्बक्ततीतो म्रण्यमणः श्रमणप्रतित्तः मन्नक्तचारी व्रक्तचारिप्रतित्तः । 20 घस्तः पतितः पराजितो विविधैः लेशिः । स्रव च पुनः स द्वःशीलपापसमाचारो शिनु-

1) Sec p. 60, note 1.

<sup>2)</sup> Pali kasambu 'rubbish', with the whole passage compare M. Vyutp. cclxxvii. 16, 18-19.

रखाणि सर्वदेवानां यावतसर्वमनुष्याणां यावतपुणयिनधीनां दर्शयिता भवति कल्याण-मित्रं। िकं चापि स चपात्रीभूतः तेन च पुनः शिरस्तुण्डुमण्डेन काषायवस्त्रप्रावरणेर्धा-पयेन दर्शनकृतुनापि बद्धनां सवानां विविधकुशलमूलोपस्तम्भनकरः सुगतिमार्गदर्शको-भवति। तस्माखो ममोदिश्य प्रत्रज्ञितः शोलवान् डःशीलो वा तस्य नानुज्ञानामि चक्रव-र्विराज्ञामपि यन्ममोदिश्यप्रत्रज्ञितस्य सक्धर्मणापि कापे दण्डप्रकृतं वा दातुं चार्के वा प्रतितुं । श्रङ्गमङ्गं विकर्तनं वा कर्तुं जीविताहा व्ययर्गपणं कर्तुं [40 a]। िकं पुन-र्धर्मणा।

िमं चापि मृतः मध्यते ४ हिमन् धर्मविनये। म्रष्ट च पुनः स पुद्रलो गोरोचनेकस्तू-रिकासदण इति । म्रन्नैवारु । ये ममोद्दिण्य प्रत्नितितान् यानभूतान् पात्रभूतान्वा विर्हेट-10 पिष्यत्ति ते सर्वेषां ज्यधगतानां बुद्धानामतीय सापराधा भवति । समुच्छित्नकुशलमूला द्यसस्ताना म्रवीचिपरायणा भवसीति ।

स्रेत्रवाकः । सर्ववृद्धेर्रिधिष्ठितोऽपं मोत्तध्या पड्डत र्त्तकाषापवस्त्रमिति । स्रीम्मित्रव चोतं । तेन खलु पुनः समयेन बद्धिनि स्रावकिन्युत्तश्वतसक्स्राणि बद्धिनि च बोधि सत्तिपुतश्वतसक्स्राणि भगवतोऽितके एवंद्रपं पूर्वकृतं कर्मावर्णं प्रतिदेशयित । वयम15 पिभद्त्तभगवन् बद्धनां पूर्वकाणां तथागतानां प्रवचने पात्रभूतान् पात्रभूतां खुढानां भगवतां स्रावकपानीपान् पुद्रलाञ्जगित्मतवतः पंसितवत्ते राषितवत्ते अवर्णायशः व्याद्य निद्यारितवतः । तेन वयं कर्मावर्णेन त्रिधपायेषु विविधां तीत्रां प्रचएउां दृः छां वेदनां प्रत्यनुभूतवतः ॥ पेपालं ॥ वयं तत्कर्मावर्ण्णेषमेतिर्क्तं भगवतो ऽित्तके प्रतिदेशिष्ण्यामः । केचिद्दर्शतः । वयं भगवतः स्रावकान्वचनैस्तर्जितवत्तः परिभाषितवत्तः । के20 चिद्धद्ति । वयं भगवतः स्रावकानपात्रभूतान्पत्राभूतां स्र प्रकृरितवतः । केचिद्धर्ति । वयं भगवतः स्रावकाणामुपभोगपरिभोगानाच्छित्वतः । केचिद्धर्ति । वयं भगवतः मुद्धान्ताः स्रावकाणामुपभोगपरिभोगानाच्छित्वतः । सादिताः । केचिद्धर्ति । सस्माभिभगवन् बुद्धानां भगवतां स्रावका स्रपात्रभूताः पात्रभूताः सादिताः । केचिद्धर्ति । सस्माभिभगवन् बुद्धानां भगवतां स्रावका स्रपात्रभूताः पात्रभूताः साप्ताप्ताः पात्रभूताः पात्रभूताः पात्रभूताः साप्ताप्ताः सापात्राधाः स्राविद्याः तीन्ति सर्वाविद्याः । केचिद्धर्ति । स्राविद्याः वयं कर्मावर्गे स्राविद्याः स्राविद्याः स्राविद्याः । स्राविद्याः स्राविद्याः

त्रां प्रचएडां डुब्बां वेर्नां प्रत्यनुभूतवत्तः ॥ पे॰ ॥ तहयमेतर्क् कर्मावर्णाशेषं भगवतो ९त्तिके प्रतिरेशयागः । चापत्यां संवर्मापखेम । प्रतिगह्णातु भगवानस्माकानुवान्यामुपा-राप । उद्यातु भगवानस्नाननत्तपापेभ्य इति विस्तरः ॥

प्रवचात्तरावित्ते उत्यन्वं उत्तः । चतुर्गिर् महानामन् धर्मैः समन्वागतो गृही 
स्रतणप्राप्तो भवति । जात्यन्धस्र जदस्यित्वस्य चण्डालस्य जातुँ सुखितो भवत्यभ्या- ६

ख्यानवद्भलस्य पण्डलस्य पण्डलस्य पिटलस्य नित्यद्वास्य । स्त्री च भवति स्वा च प्र्कर्स्य गर्दगअप्तेष्ठान्त्रवाधिकार्याणां सत्तानां नैष्क्रम्यचित्तस्य प्रवच्याचित्तस्यार्थमार्गचित्तस्यात्तरायं

करोति । स्रनेन प्रयमेन ॥ पुनर्णः गृही धनलौत्येन पुत्रलौत्येन कर्मविपाकमस्य
इयत् पुत्रस्य वा डिक्तुर्वा भार्याणां वा ज्ञातिसंघर्त्यस्यांचे वर्तमाने प्रवच्या- 10

त्तरायं करोति । स्रनेन दित्रियेनेति ॥ स्रन्यद्वयं । सद्यम्प्रतित्तेषः स्रमणवाल्यणेषु च प्र
तियः ॥

दण चानुशलाः वर्षपयाः स्वर्याः । सद्दर्भस्मृत्युपस्यानाद्विपात्रक्रदुका द्रष्टव्याः । ततः विज्ञिन्मात्रं सूत्रं सूच्यते । प्राणातिपातिवपाकलवस्तात्रद् । यथाक् । तत्वयाग्निशिखाचरा नाम पत्तिणो ये अग्निशिक्षामध्यमता [41 a] न द्क्यते संकृष्टतराश्च नार्क्षपाणां कपालं 15 भित्त्वा रुधिरं पित्रति । कपालाक्तरचरा नाम पत्तिणो ये मस्तकं भित्त्वा ज्वलितमस्तकः लुङ्गान्पित्रति । विद्यामियभुत्रो नाम पत्तिणो ये जिन्हां विदार्याभितो अभितः प्रभन्नपत्ति । सापि जिन्हा भुक्ता पुनर्षि संज्ञापते पद्मदलकोमलतरा । एवमर्थानुद्रपर्मन्ना दक्तोत्पादका

<sup>1)</sup> Not in Feer's or Nanjio's lists.

<sup>2)</sup> Mhvs I. 101. 111 and Senart ad loc.

<sup>3)</sup> Cf. Dh.-s. § 56.

<sup>4)</sup> On Buddhist hells in general see Feer in J. As. 1892 (VIII. 20) pp. 185 sqq.

<sup>5)</sup> Quoted by B.R. from the M Vyutpatti, for the more usual mastulunga brains'.

नाम कार्युत्राखपकार्षका नाम । क्लोमकाशिनः । म्रामाशयादाः । स्नीकृतंवर्तका । म्रल्लीव-वरखादिनः। पृष्ठवंशचरा नाम । मर्मगुन्धका नाम पत्तिणो ये सर्वाणि मर्मविवराणि भि-त्वा मर्माणि कृतिपिता विवराणि प्रविश्य मङ्जामण्डं पिर्वात क्रन्दमानाना । सूचीिक्-द्रा नाम पत्तिणो ये सूचीसदृशतुण्डा रक्तं पिवति । एवमस्थिववराशिनः षट्ट्रेभितिणः । ५ नखनिकृतका मेरीराः स्नापुविशेषकाः । केशोएडुका नाम पितृषो ये केशमूलार्न्युत्पारय-त्ति ॥ स एवमवोचीप्रदेशस्त्रीणि योजनशतसङ्खाणि पत्तिभैर्वपत्तो नाम तत्र तैर्न्यैनीर्-केयैः सक्तिनेजानि वर्षशतसङ्ख्राणि भक्ष्यते संभवति च । स कविश्वद्रिप तस्मान्म्कः सर्व-स्मादुब्बनालपरिवृतः । श्रभ्रप्रपाती नाम दितीयः प्रदेशस्तत्र गच्कृति । त्राणान्वेषी शर्णा-न्वेषी परित्राणान्वेषी समस्त एकाद्शिभिरचिंत्कान्धेरावृतो निःसक्षणः कर्मपाशबन्धन-10 बद्धः समस्ततः शत्रुभिरावृतः कासार्मनुप्रपन्नः सर्वस्मान्नर्कपुञ्जाद्धिकतरं व्यसनमभिप्र-पन्नस्तं श्वभ्रप्रपातं नाम प्रदेशमनुषावितः । पतिते उतीव पादः प्रविजीपते । उत्तिप्तः पु[41 b]नर्षि संभवति । सुकुमारतरः ब्रह्णातरः खराभिस्तोत्राभिर्वेदनाभिरभिभूतः। त-स्यैवं भपविक्ववद्नस्य कर्चर्णासवीङ्गप्रत्यङ्गप्रविलीयमानस्य स प्रदेशः श्रथप्रपातो नाम प्राडर्भवति । स तस्मिन्देशे निपतित पतितः श्रमे प्रपतित त्रीणि योजनसङ्ख्राणि । 15 पुनर्पि कर्मकृतेन वायुनोत्तिप्यते । स प्रपतमानः कंकवायसगृधोल्कैर्भत्यते । यावत-स्यैवमुत्तिप्यमानस्य च प्रयततशानेकानि वर्षशतसक्त्रमणि गच्क्ति । कवश्चिद्पि त स्मान्मुक्तः परिधामितश्रकाङ्कं विवरं नाम प्रदेशमनुषावति । तरिमंश प्रदेशे सरुम्रारा-णि चक्राणि प्राहर्भवत्ति वञ्जनाभीनि तीहणब्रालानि शीष्रभ्रमाणि तस्य सक्रामनादेव ता-

<sup>1)</sup> MS. pliha vamvartto; [san]vao a sec. manu.

<sup>2)</sup> The MS. appears rather to read krittay. The form in the text is quoted by Whitney from Latyayana.

<sup>3)</sup> Six skins according to Caraka and others, apud Jolly, Trans. Int. Congr. Or. Lond. (1892) vol. I. p. 457

<sup>4) °</sup>kāni ca MS.

Б

नि चन्नाणि गरीरं प्राप्य धनिशा ॥ वे ॥ प्रत्येकं सर्वाङ्गानि प्रमन्नत्तो दृक्ति पादतले चास्ये गङ्काभिभिन्नेते । एवं मन्नोध्वपर्वते । मान्नोध्वेः प्राणिशातिभिः मात्तर्विः परमाणुशः प्रभव्यते । भुक्तो भुक्तः पुनर्पि संज्ञायते मुकुनार्तरः । सुकुनार्तया भूषोऽप्याधिकतरां वे-द्नामनुभवति । भुक्तभुक्तस्य प्रभूततर्मेत्रास्य व्यवासं प्राङ्गभवति । तस्य प्राणातिपातकृ-तोपवितस्य तत्पालं भवति ॥

स्र्ताद्विषाक्रमाक् । स एप डब्कृतकर्मात्तवार्गे स्रालातवस्रिर्माणगन्धर्वनगर्मृगत्विषावासर्कं मक्र्वंनातं पर्वात रत्नवस्त्रधनधान्यविसर्गतं । तस्यैवं लोगाभिभूतस्य कर्मणा मोक्तिर्स्येवं भवति । ममेर्गिति । स एवं मोक्तिः पापकार्गे प्रस्वलिताङ्गाएक्षपूर्लङ्गियता तद्भविणमनुधावति । स वर्मकृतिर्पमपुरुपेर्गृक्तते [12 n] णस्वन्नालमध्यगतः सर्वाङ्गप्रत्यद्भगः पात्रते विशस्यते रक्तते अस्थ्यवशेषः स्निपते । न चाम्यानादिकाल- 10
प्रवृत्तः स लोगस्तामप्यवस्यां गतस्य परिक्तियत इति ॥

कामिष्याचार्गिधकृत्याह् । एप म पायकर्ता तस्माट्कृत्वसङ्घरान्मुक्तः कायमप्य-द्वार्स्कपूर्लङ्गियवा कार्गणा आमितः प्रदेशनन्यं प्रयक्तते । वितयदर्शनं नाम तत्र कार्मकृ-तां स्त्रियं पश्यित या तेन पूर्व नष्टस्मृतिना दृष्टा । दृष्ट्वा चानादिकालाभ्यस्तो रागाधिक्-त्पन्यते । स तेन धार्वात येन ता स्त्रियः । ताश्चायोमय्यो नार्यः वर्मकृताः । ताभिर्सौ मृ- 15 स्त्रते । मृन्हीवा चौष्ठात्प्रभृति तथा भुग्यते यथास्य सर्पपपालमात्रप्रमाणमपि नार्वाशिष्टं । तस्मिज् शर्रारे भवति । पुनर्षि संभवति । पुनर्षि भुग्यते । स बादुकां खर्ग चेद्नामनुभवं-स्तस्माद्वागाधिर्न निवर्तते । येन ता स्त्रियस्तेन भूयः सः संधावति । न चास्य तत्पीडा त-

<sup>1)</sup> The marg. adds as a note here: punar jaya[n]te punar bhramanti.

<sup>2)</sup> Compare Divy iv. 301 21 sqq.

<sup>3)</sup> In the sense of fire hitherto in lexx, only.

<sup>4)</sup> So MS.

<sup>5)</sup> Feer I. c p. 202. Pañca-gati (in J.P.T.S. 1884) p. 155, v. 31.

घा वाघते पद्या रागाग्निः। म्रथ ता स्त्रियो भूयो भज्ञमयायोगयप्रव्यक्तितगात्रास्तं मनुष्यमादाय व्यालामालाकुलसर्वशर्गरास्तं नार्के यं सिक्तामुष्टिविद्यन्दितः । पुनर्षि संभवतीति पर्वन्वत्। पे॥

त्त्रियो मूलमपायस्य धननाष्ठास्य सर्वद्या । ह्योविधेया नरा ये तु कुतस्तेयां भवेतमुखन् ॥ पे ॥ यावत् । स्त्री विनाषो विनाणानामिक् लोके परत्र च । तस्मात्स्त्रियो विवर्ष्याः स्युर्पदोच्छेत्मुखमात्मन इति ॥

मृपावाद्मधिकत्यास् । स तैर्पनपुरुपेर्गृक्तते गृक्तीवा च तन्मुखं विद्रार्गित तस्माजिन्द्वान्यकर्पयत्ति । सा च जिद्धा कर्पत्रणात्पचयोज्ञनणतप्रमाणा भवति । तस्य मृपावाद10 स्यावान्ति (१०) तस्याच्य सक्तिर्गननकान्ते ते पमपुरुपार्गमावानाक्यत्ति प्रदीप्तायोगय्यो। कर्मकृतं च क्लासक्तं प्राहर्भवति प्रदीप्तायसंपुक्तं वलवदिर्वलावेर्द्रस्तद्स्यात्तर्गतं जिद्धायां वक्ति । तत्र पृप्रविध्कृतिप्राविषयो नग्यः प्रवक्ति ॥ पे ॥ सा च जिद्धा तया सुकृमारा पया देवानामति ॥ यावत्स वेद्नातस्तनि (१०) क्रान्द्वित विक्रोणित न चास्य तद्वुःखं कछिद्यनयतीति विस्तरः। तस्यैवं प्रविधितामनुगवतो अनेकानि वर्षणतसक्त्राणि सा

15 च जिद्धा कृष्यते । सा वार्याचत्तस्य नार्यस्य मुखे प्रविश्वति । स भयविद्धलवद्नो येन वा
तेन वा निःपलायते अद्भारकर्पु पुरक्तमानो निम्ह्यन् । तस्यैवं द्वःखार्त्तस्याणरणस्यापरा-

<sup>1)</sup> So MS. ? correct to okiyam.

<sup>2)</sup> Ramadi-strīdoshā tācyāķ marg.

<sup>3)</sup> onehayo. MS.

<sup>4)</sup> akshih MS.

<sup>5)</sup> tan is a rare Vedic root, elsewhere of the 4th (-ya) conj.; cf. however stanati.

<sup>6)</sup> The partially lost word is represented by the Tib. [5] [4] (50.a,3). Cf. p. 69.1.

<sup>.7) °</sup>shūsu MS.

वणस्य पुनर्षि वनपुरुषाः प्रांडर्भवत्ति गुहरासिषाणयः । ते तं पुरुषं गस्तकात्प्रभृति वा-वत्पादी चूर्णयत्तीत्यादि ॥

पैषुन्यविपासस्तु पद्येत्र गृपाचादस्य त्रीगि। योजनशतानि जिन्हेति विजेपस्तु 'तां व-गपुरुष। निन्त्रिंजानादाय प्रदीप्तधारान् जिन्हां निक्सिता । जम्बुक्रीक्रान्यस्मिन् प्रदेजे भ-स्यते । परमनारुका वेदनां प्रतिवेदपते स प्रान्दति विद्योणत्यव्यक्तातरं जिन्हाविर्वहत क इत्यादि ॥

पार्त्यविपातमारः। ते तां जिन्हागास्यं विदार्ष गृह्णति। गृर्कावा निर्णितधारैः गर्स्तप्रिक्त्या तस्य भूग एव खादनीपार्थेन गुर्खे प्रलिपत्ति। सच जिपन्सार्दितः सुत्तागबद्नः
स्वरुधिरलालापरिस्नुतां तानव स्वजिद्धां भत्तपति। सा च जिद्धा क्लिश्चा पुनर्षि संज्ञायते
वार्गवजात् । यय स भूगी वेदनार्तः परि(४३ ) वर्तते विचेष्टते ऋन्दते। तस्ययं वेदना- 10
र्तत्य परिवृत्तनपनतार्कस्य दुष्यार्त्तस्य दीनस्यासक्षायस्यकाणिनः स्वकृतमुपभुज्ञानस्य पमपुरुषा ग्रनुज्ञासनीमायां भाषत्ते॥

विद्याधनोर्विनर्मुक्तस्तीन्गो वाग्विजवस्वगा ।

पारुष्यमिति यद्दष्टं तस्यैतत्पलनागतम् ॥ इति चिस्तरः॥

संभिन्नप्रलापविषाकनाक् ॥ तस्य तत्प्रज्ञिलतं ताम्रह्मवलोक्तिं जिन्हां दक्ति। जिन्हां १६ दग्धा कार्छ दक्ति। कार्छ दग्धा व्हृद्यं दक्ति। व्हृद्यं दक्ति। वार्म्यप्य दक्ति। वार्म्यप्य दक्ति। वार्म्यप्य दक्ति। वार्म्यप्य दक्ति। वार्म्यप्य प्रधा प्रकाशयं दक्ति। वार्म्यप्य प्रधाः।

<sup>1)</sup> Cf Feer, l. c. p. 205.

<sup>2)</sup> niçitairddhā° MS.

<sup>3)</sup> Tib. ক্র্মান্ত্রাম (51.b a) Pali samphappalāpa cf. Dh.-samgr § 56 and R. Morris in Academy 25 Feb. 1888.

पूर्वोत्तराबहपरं निर्धकामसंगतम् । भ्रवहं पञ्चया प्रोक्तं तस्येतत्पालमागतं ॥ यानसत्यवती नित्यं न चाध्यपनतत्परा । न सा जिन्हा वुधैर्देष्टा केवलं मांसखिएडका । इति विस्तरः ॥

व्यापाद्फलमार्क् । कर्मनयाः सिंक्व्याव्यसर्पाः क्रोघाभिभूताः पुरतस्तिष्ठते । एतेभ्यो । भगभीतो येन वा तेन वा निःपलापते । स क्रयं शक्रोति पलापितुमणुभस्य कर्मणः। स क्रिक्तते । गृक्तिवा च पूर्व तावन्मस्तकादुःग्रते यावत्पार्धतः सर्पे विषद्षुः संदश्य संदश्य भक्तते । व्याव्यरिपि पृष्ठतो भक्तते । पादाविप विक्रिना दाक्तिते। स पमपुरुषिर्द्वरादियुभिर्विः ध्यत इति विस्तरः ॥

<sup>1)</sup> Hitherto in lexx. only: but abhidhyālu 'covetous' occurs in Divy. 302. 24 (supra cit.), for which see the form below, abhidhyākhya.

<sup>2)</sup> çarshapa° MS

<sup>3)</sup> Three aksharas lost. From the Tib. AFT (52.a.2) supply sampad or the like.

<sup>4)</sup> Obliterated in MS., but supplied from Tib. (52.a.4) ন্দ্ৰেইনিষ্থ্ৰী

मिध्यादृष्टिपालं पनुरपिर्मितं । पाठस्तु संतिप्यते । शस्त्रवर्पतोगरवञ्जवर्पाशिनपापाणावर्षे क्न्यते ' एकाद्शिगिर्स्झिस्वान्धेः नुित्पपासाधिना च सुखिनर्गतेन निर्त्तरं 
द्रस्तत इति ॥काममूलाश सर्वानर्था इति तेभ्य एवो द्विज्ञतव्यं । यथात्रैवाक् । यस्त्यिध्युःएडो नाम नर्कः । तत्र वातरेण वार्मणा सत्रा उपपग्यते । येनाश्रमणीन श्रमणाप्रतिन्नेन
मातृग्रामस्य नृत्तगीतस्यागरणानां वा शब्दं श्रुत्वायोनिशेन मनस्त्रारेणात्तिसवुद्धिना ६
तत्रकुत्वा क्सितलिङ्गतको दितान्यशृचि मुक्तं ॥ पे ॥ तत्र ते नार्का श्रयोवपेण सवीङ्गप्रत्यङ्गश्रूण्यत्ते शङ्गार्वपेण च पच्यत्ते द्रस्तात स्त्याद्। एवं पीराणाकामास्वादनस्मरणात्पद्धमो नीम नर्कः पद्यते स्वप्नात्तभृतस्मरणाच्च । तत्र ते नार्काः कुम्भिष् पच्यत्ते । ते
देशिणाद्योमपैर्म्पर्लर्क्नयत्त इति विस्तरः ॥

एवमप्सर्सः प्रार्थनया ब्रह्मचर्यपरिणाननात्महापद्वमी नीम नर्वा उक्तः। तत्र तार्न- 10 दीतरिङ्गणी नान प्रवहित। तस्यां नवा यान्यस्वीनि ते पायाणाः। यव्हे[11 व]वासं ते केशाः। यः पङ्कस्तन्मासं। या ग्रापः तत्किष्यतं ताषं। ये मतस्यास्ते नार्वा इत्यादि॥ एवं पुरुपस्य पुरुपेण सक् मंथुनविप्रतिपत्तेः ग्रप्रमेषा ग्रवार्णा विशेषाः पद्धते। एवं शि- शुभिः सक् विप्रतिपत्तेः तार्नवानुत्वमानात्र्रस्वान्पश्यति ते तं विलयति स तां नदी- मवगाक्ते। तेषु वालवेषु तीष्रस्नेक्प्रतिवन्धशोबाद्धब्विगात्। एवं गोवउवाति काः । १६ दिपु प्रकृतिसाववः कामिमध्याचारः खर्तर्विपातः पद्धते। तासामेव गोवउवादीनां तप्तायोमयीनां ग्रव्शासिनिर्मतानां योनिमार्गेण स तिर्यक्तामसेवी प्रविश्वति । स तासा-

<sup>1)</sup> Culram marg.

<sup>2)</sup> A quasi-Pali form; cf. Suttanipāta p. 124.s. Other authorities (Feer, J. As. 8. XX. p. 216) make Paduma a cold hell.

<sup>3)</sup> So MS. Correct kumbheshu or °īshu? The Brahmans have a Kumbhipāka-hell

<sup>4)</sup> Cf. Dh.-s. § 122.

<sup>5)</sup> Name of a sagara in Dh -s. § 126.

मुद्दे प्रदीप्ताङ्गारनिकारपरिपूर्णे स्विग्वते पच्यते बङ्किन वर्षशतसक्त्राणीति विस्तरेण इष्टव्यम् ॥

एवनन्यनाशितास्विप भिनुपीषु विप्रतिपन्नानां मक्तन्रक्षपातनाः पद्यत्ते । एवं स्वस्त्रीघट्ययोनिमार्गेणा गट्कतः । एवं प्रसन्धानीतास्विप परस्त्रीषु सन्धासु च मन्यासु । ह एवनुपवासस्यासु एवं गुद्धणां पत्नीषु ज्ञातिशब्दमानितासु च विप्रतिपत्तेः तीन्नाश्चापिर्मा-णाश्च मक्तनर्क्षपातनाः पद्यत्ते ॥

ससमैवुनसंपुक्तसूत्रें प्रियाहः । इह ब्राह्मण एकत्यो ब्रह्मचारिणामात्मानं प्रतिज्ञाणीते । स नेह्न मातृयामेण सार्ड इयं समापयते अपि तु मातृयामं चतुपा द्वपं निध्यापन् प्रण्याति । स तदा स्वाद्यति अध्यवस्याने अध्यवसाप तिष्ठति । अयमुच्यते ब्राह्मण ब्रह्मचारी विसंपुक्तो मेथुनेन धर्मेण न विसंपुक्तः । अपिर्णुद्धं ब्रह्मचर्यं चरति ॥ एवं मातृयामेण सार्द्धं संक्रीडतः संवित्तिकिलायमानस्य [44 ७] स्रास्वाद्यतः अपिर्णुद्धं ब्रह्मचर्यमुक्तम् । एवं मातृयामायस्थानमास्वाद्यतः । एवं तिरःकुद्यगतस्य तिरेग्डप्यगतस्य वा मातृयामस्य नृत्तगीतादिशब्द्मास्वाद्यतो मैथुनसंयोगिमत्युक्तम् । एवं पश्चनामगुणसमिर्पतं परमबलोक्तास्याद्यतः ॥ एवं देवादिस्थानेषु ब्रह्मचर्यपरिणामनात्संयुक्तो मैथुनेन धर्मेण न विसं-

## 15 युक्त इति॥

यतश्चेते नामा एवं स्मर्णाप्रार्थनाविषयमिष गता एवमनर्थनरास्तेनैव नामापवादनसूत्रे अभिक्तिम् । निवार्य भित्तो चित्तं नामेभ्यः । सभपश्चिष मार्गः सप्रतिभयः सनाप्रकः
सगक्नः उन्मार्गः कुमार्गो वेदनापयः । स्रसत्पुरुषसंसेवितः । नैष मार्गः सत्पुरुषसंसेवितः । न वमेवं चित्तपितः । कस्मात् स्रत्पास्वादाः नामा उत्ता भगवता । वक्रडण्डवस्रप-

<sup>1)</sup> Not in Nanjio or K. F.

<sup>2)</sup> For the form cf. Vyutp. ap. B.R.: for the meaning the tale of Pyramus.

<sup>3)</sup> For dushya (here = پرده ?) cf. Divy. p. 614, note 14.

<sup>4)</sup> Not in Nanjio or KF.

हवा बह्रपायासा । म्राहीनवोऽत्र भूयान् । होगो भितवः कामा ग्रायः शल्यमध्यमध्यम्लमामिषवित्रसं मृत्युर्नित्याः कामास्तुव्हाः मृषामोषधिर्मिणः स्वप्नोपमाः कामाः । किमप्येतेबालोछापनाः ॥ पे ॥ यथा मृगाणां बन्धनाय कूटं दिवानां बन्धनाय वालं । मत्स्यानां
बन्धनाय कुप्तिः मर्कटानां बन्धनाय लेयः पतङ्गानां बन्धनायाग्रिस्कन्धः । एवं कामाः ॥
पे ॥ कामपर्येषणां चरतो हीर्घरात्रं सिंकानां मुखे परिवर्तितस्यान्तो न प्रचायते । याव- ६
द्रीधातकानां गवासनानां मुखे परिवर्तितस्यान्तो न प्रचायते । यावन्मपञ्चनानां सतां सर्पाणां मुखे परिवर्तितस्यान्तो न प्रचायते । हीर्घरात्रं कामान् प्रतिसेवमानानां चीरा इति कृत्वा
गृक्तीतानां शिरिष्कित्वानामन्तो न प्रचायते । पा(४६ ब)रदारिकाः पारिपन्धिका ग्रामधातका
वनपद्धातका यावद्वन्थिमोचका इति कृत्वा गृक्तीतानां शिरिष्कित्वानामन्तो न प्रचायते ।
डण्खं तोत्रं खरं करुकमनुभूतं कृषिरं प्रस्यन्दितं प्रचिर्तं प्रचतुर्षु मक्तामपुद्देषूद्कात्प्रभूतः ।
हण्खं तोत्रं खरं करुकमनुभूतं कृषिरं प्रस्यन्दितं प्रचिर्तं प्रचतुर्षु मक्तामपुद्देषूद्कात्प्रभूतः ।
तरं ॥ पे ॥ काषी कृत्यं बद्धादीनवः । म्रस्थिसंधातः स्नायुसंबद्धो मासेनानुलितः चर्मणा पर्यवनदः कृत्या प्रतिच्कृतः कि्द्रविच्क्द्रः कृमिसंधनिष्वितः सत्वानामन्नर्धकः लेकाः
कर्मणां वस्तु ॥ मस्मिन्कापे विविधा म्रालाधा उत्त्यवते । तत्वथा चत्र्रोगः म्रोत्ररोगो
यावर्द्शांसि पिरको भगन्दरः ॥ पे ॥ काषिकाः सत्तापाः काणिकं डण्खं । कापस्य जीर्णन्ता भग्नतः परिमेदः ।

<sup>1)</sup> The form is new: the meaning 'net' assigned to the by-form  $kupin\bar{\imath}$  in Çabdak. is confirmed by the context, and by the Tib.  $\tilde{\zeta}$ 

<sup>2)</sup> Tib. \(\frac{\frac{7}}{5}\) 'snare'. Of the form in the text (which may also be read neyah)

I find no trace in lexx.'

<sup>3)</sup> Tib. (53 b.e) વ્રેમાં ત્રામાં પ્રતિ તે તે તે તે તે તે તે તે જે smoke of fire . . for moths, but patanga (as B.R. show) specially connotes the meaning of a moth that burns itself (πυραύστης) so that some sort of naked flame must be meant: cf. Divy. 444.5 (inf.) and note at p. 709.

<sup>4)</sup> Not in lexx: but cf. Palı vicchiddaka.

संस्काराणां पुराणीभावो वर्षरीभावः। याववार्क्स्येवमुह्दरतं प्रचरते बुगुप्सनीयं कापं प्रतिषेवितुं॥ ये॥ वा। तव भित्तो कामाणात्तिः। वश्य वां प्रलोभयति। कयं च वं प्राक्तितो मृह्कितो अध्यवसितो अध्यवसानमापवः। यदाक् परिनिर्वृतो भवामि । सहर्मश्चातः कितो मृह्कितो अध्यवसितो अध्यवसानमापवः। यदाक् परिनिर्वृतो भवामि । सहर्मश्चातः कितो भवति । वं च कामान्प्रतिसेव्य विनियातगतो भविष्यसि। वदा बरामरणादात्मानं परिमोचिष्यसि॥ श्रलं भित्तो निवार्य चित्तं कामेभ्यः। श्रकालः कामपर्येपणायाः । कालोअयं धर्मपर्येपणाया इति ॥

उयद्त्तपरिषृच्छ्यामें यात् । तेन कार्मामच्याचारात्प्रतिविर्तेन भवितव्यं स्वर्ग्स-तुष्टिन पर्दारानिभलाविणार्क्तनेत्रप्रेतिणा निर्विणमनता । एकालडण्डाः कामा । इत्यभोद्गां मनिस्मार्प्रपुक्तेन । पराप्यस्य स्वर्गरेषु का[45 भूर्मावतर्क उत्पर्वत । त-10 द्रापि तेन स्वर्गरेषणुभानुर्दार्णना उत्तरतमनता । क्लेशवणतपा कामाः प्रतिसेवितव्याः । न वध्यवमानिविनिबद्धेन नित्यमनित्यानात्माणुचित्तांश्चना । एवं चानेन स्मृतिरूपस्था-प्या । तथाक्षं कारिष्यामि यथा संकर्त्परिष कामान्न परिभोक्ष्ये । कः पुनर्वारो होन्द्रियसमा-पत्त्या वानङ्गविन्नात्या वेति ॥

पुनर्त्रैवाक् । वोधिसत्नेन स्वभाषीया श्रांतिके तिम्नः संज्ञा उत्पाद्यितव्याः । कतमा
15 स्तिम्नः । रितिन्नोडासक्वाियकेषा नैपा परलोकसक्विषका । श्रव्यानसक्विषक्षेपा नैपा क
र्माविषाक्षानुभवनसक्वाियका । सुखसक्विषक्षेषा नैपा डब्ब्बसक्विषका ॥ यावद्परास्तिम्नः । शीलात्तरायसंज्ञा ध्यानात्तरायसंज्ञा प्रज्ञात्तरायसंज्ञा ॥ श्रपरास्तिमः । चीर्संज्ञा विषक्षसंज्ञा नर्मपालसंज्ञा इति ॥

चन्द्रोत्तरादारिकापरिषृच्कायाम्ध्युक्तं । म्रय चन्द्रोत्तरादारिका समनेतरं प्रधावतं तं

<sup>1)</sup> Cf. f. 24a, supra and Ugraparipro at 8a.

<sup>2)</sup> A Candrottarādārikā-vyākaraņa is given in Nanjio, 441 (tr. A.D. 591) K.F. p. 258.

<sup>3)</sup> otarao MS.

मक्ति जनकायं रृष्ट्वा तस्यां वेसायां विकायसात्तरिते तालमात्रमभ्युद्गम्य स्थिता च तं मक्ति जनकायं मावाभिर्ध्यभायत ॥

ता कार्यं गमेनद्यमिगं मनोज्ञं सुवर्णवर्षा व्यलनप्रकाणम् । न रक्तचितस्य कि नानुपस्य प्रशापते जोगनकं जरीरन् ॥ ये विश्वकर्पुपनसंप्रदीप्तान् त्यवित्त नामान्विपपेष्ठगृहाः। 5 पिंडिन्द्रियेः संबर्भवृतास ये ब्रव्सचर्ये च चर्कत शृहम्॥ दृष्ट्वा च दारान् दि परस्य ये वे कुर्वति नाताशगिनीति संजां। प्रासादिकास्ते क्लि सुदर्शनीया भवत्ति नित्यं पर्मं मनोज्ञाः॥ स्पाटानिमा वेत्वे पुरी समलाद् यो रोनकूपान्यम चातिगन्धः। न रागचित्तेन नवार्जितोऽचन्। १६ अपालं तु दानस्य दमस्य चेदन् ॥ 10 न में समृत्यवाति रामचित्तं मा बीतरामास बनीच रामं। साली मनायं पुरतो नुनीन्द्रः मत्यं वद्या वेद्मि न जातु मिच्या ॥ यूर्वं च पूर्वं पितरी गमास<sup>®</sup> प्रक् च गुप्नावनगूजानित्री। भ्राता स्वसा चापि पिता वभूत्र को रागचित्तं जनपेजनन्यां ॥ प्रचातिताः प्राक् च गमाय सर्वे । ग्रन्ह विश्वास्ता च पुरा भवदिः । 15 सर्वे मिन्ना वधकाः परस्य । कथं तु वा जायति रागचित्तन् ॥ न त्रपवसो कि भवसि रागात् । न रक्तचित्ताः सुगति व्रवसि । न निर्वृति याति च रृक्तचिता रागो कि तस्मात्परिवर्जनीयः॥

<sup>1)</sup> Metre: Ākhyānakī

<sup>2)</sup> MS. apparently veike

<sup>3)</sup> There is a fracture in the MS.; but apparently the reading is the form in the text In the previous line the MS. reads visastā.

<sup>4) °</sup>rasparam or °yaram MS

कामस्य केतोर्निर्यं पति । प्रेतास्तिरशोध्ये भवति रागात । क्म्भाएउपता म्रसुराः पिशाचा भवति ये रागपरीतचिताः ॥ काणाश्च खन्नाग्च विजिन्ह्यकाश्च । विज्ञपकाश्चेव भवति रागात । भवत्ति नानाविधरोषभाजाधर्ति ये कामचरी ज्ञचन्याम्॥ यचक्रवर्तितमवापुवत्ति । भवति शकास्त्रिद्शेष्टराष्ट्र। 5 ब्रह्माणा ईशावशवित्तिनम्य तद्दस्यचर्यं विप्लं चरिता ॥ जात्यन्धभावा विधरा विसंज्ञा । म्रजूकरोष्टाः खरवानर्शश । क्त्त्यश्वगोञ्यात्रपतङ्गमनाः भवत्ति नित्यं खल् कानलोलाः । नितीश्वराष्ट्रीय भवत्युद्याः सुष्टेष्ठिनो वै गृक्षपत्यनात्याः । मुलसीमनस्येन च पासि वृद्धि वे ब्रह्मचर्य विपुलं चर्सि ॥ 10 कर्भाद्यतापानय धूनगारान् वन्धांस्तवा ताडनतर्ज्ञनांश । हेर्रे शिरः कर्णकराविनासाः। पाइस्य चार्व्हात्त हि कामदासा । इति ॥ ॥ ॐद्यनवत्सराजपरिपृच्क्यां च विवर्णिताः कानाः ॥ ॥ ्छ दृष्टा त्रणं घावति मतिका पद्या । दृष्ट्राशुचिं घावति गर्दभो पवा। 15 ञ्चानश्च प्रूना [46 b] इव मांसकार्षात्। तवैव धावह्यव्याः स्त्रिये रताः॥

<sup>1)</sup> So the MS. for tiryanco (not metrically possible); should we read the femtiraçcyo?

<sup>2) °</sup>kshikāh (contra metrum) MS.

<sup>3)</sup> Dhūparāgān corrected in a much later hand to dhūmagārān MS. 5'অম'অবুবা' Tib. Perhaps some torture by suffocation is intended. On kabhalli (?) see Addenda.

<sup>4) °</sup>sā, MS.

<sup>5)</sup> Translated into Chinese before A.D. 316; Nanjio, 38. K.F. 217.

<sup>6)</sup> Metre: Upajāti. Vanam MS.

<sup>7)</sup> omakshikeva MS.

घविवापिधिता वालाम्तमःस्त्रान्धने ग्रीवृताः । स्त्रीय् सत्तास्तवा मूढा ग्रनेध्य इव वागसाः॥ गारस्य गोचरो कीय प्रस्थिता पेन दर्गतिः। चास्वादसंतिनो गृहा मीटस्वाने यवा क्रिगिः॥ गीरवामी यद्या चित्रो पत्र पत्रिव रुखते। 5 पूर्णो नूत्रपुरीपेण दतिर्वा वातपूरिता ॥ मिङ्गाणनात्रापालाः मेऽमिणा जिल्लामन्तराः । दीर्गन्व्यं स्रवते कावादालानां तक्या मधु ॥ चारिवपूर्णं गुखडार् गांतचनादिभिष्ठितं । मण्डभूतो कृषि कायः कृतिसती क्याममन्धिकः॥ 10 नानाप्राणिभिः संपूर्णी नृखगत्रद्धां यथा भवेत । एवमेव कार्य कार्यो विष्ठास्वश्रीचमात्रवत ॥ यत्याचीकुलं सुद्दरं संग्कृतुषुष्कुषानुलं । त्रुवती विलेशकृत पित्तं मस्तलुदास्त्रिमहावान् ॥ भ यंगोति क्रिनिकुलसङ्खाणि पानि तिष्ठति वत्तरे। 15 म्रय वाला न पश्यति मोक्जालेन मावृताः॥

<sup>1) °</sup>tamask° MS

<sup>2)</sup> shmäm MS

<sup>3)</sup>  $b\bar{m}l\bar{u}$  is given in lexx as the name of the jasmine and several other flowers.

<sup>4)</sup> Thus I have emended the MS reading: antrany antraganam hyo. The Tib (56 an) has simply,  $\frac{1}{5}$   $\frac{1}{5}$   $\frac{1}{5}$   $\frac{1}{5}$   $\frac{1}{5}$   $\frac{1}{5}$  The belly is full of the twisted gut. In the next line,  $r_1 i k k \bar{a}$  MS Vilohita for lobata ([37]).

<sup>5)</sup> This word sports the metre, but I preserve it as the Tib has 马勇了富 as lakhes.

नवत्रणामुखैः प्रस्रवत्यशुचिं पूतिगन्धिकम्। वाला निमित्तं गृह्णित वचने दर्शनेऽपि च॥ उत्ताः पश्चान जानित यो देशः सर्वकृत्तितः। उच्चारगोचरा वालाः बेटिसङ्घाणभोतिनः॥ जुगुप्सनीये र्ज्यते त्रणं दृष्ट्रेव मितवाः। б कतास्वाधरते स्वेदी गन्धो वापति कुत्सितः॥ वार्वित डप्कृतं कर्म पेन गच्छिति डर्मितिम्। क्तेनान्कामान्निपेवक्तो क्तेनान्धर्मान्निपेव्य च ॥ गता मवीचि उष्प्रज्ञाः उष्टां विन्द्ति वेदनां। उज्ञार् इव दुर्गन्धाः स्त्रियो वृद्धेः प्रकीर्तिताः॥ 10 तस्गाद्वीनस्य क्रीनाभिः स्त्रोभिर्भवति सङ्गतिः। उचार्भस्त्रां यो गृहाबालावासं निगच्कृति ॥ गाद्रणं कुतृते वार्म ताद्रशं लभते पालम् ॥ तवात्री[47 व]वाक् ।

15 तदेवंद्वपेर्डव्खर्पेपितिर्भोगः स्वजीविकार्धनुषसंकृतिनं प्रभवति ग्रमणवाह्मणेभ्यो दानं दातुं कृषणावनीषकषाचकेभ्यो ऽवशीकृताः स्वीभिः स्वीनिर्जिताः स्वीनिगृकीताः स्वीदासाः। तेनैव स्वीप्रेमणा तस्या एव पोषणाय न जक्कवित दानं दातुं जीलं च समादातुं । स तत्र रक्तः समानः स्वीपरिभाषितानि सक्ते तर्जनावलोकनिर्भर्तसर्गिष सक्ते। स मातृग्रामेणा तर्जितः पुरुषः संसीदित विषीदित सुखं चास्या ग्रवलोकपति । कामकृतोः 20 कामनिदानं च वश्चगता भवति । ग्रपं मक्तराज्ञ कामलोलुपस्य पुरुषस्योच्चारसुखपर्मस्या-श्रुची रतस्यासंप्रजन्याचारिणो दोषः ॥ पे ॥-

<sup>1)</sup> A new conjugational form. Tib. दिन

<sup>2) °</sup>bhatsa° MS.

श्रुवेदशं तु संवेगं न तेयां भवति । निर्वृतिः। भुषः कुर्वित्त संसर्ग स्त्रोभिः सार्द्ध प्रमोदिताः ॥ द्रव्हाकामान्निपेवते भाषते च तुमुप्सिताः॥ धर्म श्रुतार्धसंनूषाः भापते च सुभापितं । स्त्रीगतं चास्य तिज्ञतं विडालस्येव मृषिके ॥ 5 मक्रर्त भवति संवेगः स्रवाध जिनभाषितं । पनः बृष्यति रागोऽस्य विषक्।लाक्सं यया ॥ मूत्रारखेव उन्नासी मुद्धर्त्तननुवर्तते । दृष्ट्रा वे ग्रय उचारं गृदतां वनपत्यसी ॥ एवं स्वार्थिनो वालाः प्रकृष विनगासनं । 10 क्तिनान्कामात्रिपेवते येन गच्छित दुर्गातन् ॥ रक्ताः प्रमत्ताः कामेषु कृता वर्म सुपायवान् । शीलवत्तां विसंवाच पशाहक्कृति दुर्गतिन्॥ पस्पेद्शं धर्मनवं विदिता। स्त्रीयु प्रसादः पुरुषस्य नो भवेत्। 15 विशोधितः स्वर्गपयोऽस्य नित्यम् । न दुर्लभा तस्य वरायबोधिः॥ लब्धा त्तर्णं कि स प्रज्ञो धर्म मृता च ईर्शन । सर्वान्यामान्विवर्ध्येक् प्रव्रद्धां निष्क्रमेद्धः । इति ॥ प्रशासिव[47 b]निश्रपप्रातिकार्यमूत्रेऽप्यपरो उनर्घ उक्तः ॥ यः वाश्चिन्मज्जुष्टीः बु- 20

<sup>1)</sup> Scan as a dissyllable or correct to bhoti

<sup>2)</sup> A monosyllable, compare the similar contractions above, 82. 1, 83. 1. 6

<sup>3)</sup> Sec p. 16 2 above

लपत्रो वा कुलडुक्ता वा जाम्बूदीपकान्सर्वसवाञ्चीविताद्यपरोप्य सर्वस्वं क्रेत्। यो वा उन्यो मञ्जुश्रोः कुलपुत्रो वा कुलडुक्ता बोधिसवस्यैककुशलचित्तस्यात्तरायं कुर्याद्त्रशित्रायिक्षणित्रातस्याप्येकालोपदानसक्रगतस्य कुशलमूलस्यात्तरायं कुर्याद्व्रयं ततो उसंख्येयतरं पापं प्रसवति। तत्कस्य कृतोः। बुद्धोत्पाद्संजनकानां सकुशलमूलानामत्तरायः स्थितो भवति। यः कश्चित्मञ्जुश्रोः पर्कुलेषु बोधिसबस्येर्ध्यामात्सर्यं कुर्यात्तस्य तन्तिमन्समये ततोनिदानं जोणि भयानि प्रतिकाङ्गितव्यानि। कतमानि जोणि। नरको पपत्तिभयं जात्यन्यभयं प्रत्यत्तजन्मोपपत्तिभयं चेति॥

पुनराक् ॥

यस्तस्य कुर्यात्पुरुषो अप्रियं वा भूतं न्त्यभूतं च वदेदवर्णे ।

पर्षं वदेत्कुद्धमनापि यस्तं तीभं च कुर्यात्पुनरस्य योअपि ॥

ग्रात्मभावेन मन्ता नर्रकेषु स द्धमितः ।

उत्पद्यते विपन्नात्मा दुष्णां से वेत्ति वेदनाम् ॥

योजनानां शतं पञ्च जायते अस्य समुद्ध्यः ।

कोर्टापरिवृतः प्रश्चद् भह्यते च प्रना भृशम् ॥

पञ्चमूर्द्धसन्द्धाणि भवत्यस्यापवादिनः ।

जिन्हानां च शताः पञ्च भवत्येकैकमूर्द्धिन ॥

एकैकस्यां च जिन्हायां शताः पञ्च ज्वलन्मुखाः ।

लाङ्गलानां वन्हत्यस्य वाचं भाषित्व पापिकाम् ।

<sup>1)</sup> Cf. Dh.-s. § 184 and M. Vyutp. 120: janmoo must accordingly be corrected, probably to janoo or janapadoo. Tib 빛인 취직

<sup>2) °</sup>so MS.

<sup>3)</sup> cata, mase: pl. ('selten und immer metrisch'-Böhtl.2)-I find no instances quoted with the noun in gen. pl.

5

10

प्रतापने चे पच्चले तो खड़क्खानला नुले ।

उत्पीडां बोधिसत्याना ये कुर्जीत यसङ्गताः ॥

तिर्यग्वीतिः मनर्या न तेषां भोति डर्लभा ।

वाल्पकोरिमक्ष्राणि जतानि निगुतानि च ॥

ततः च्युता घोर् विषा भोति सर्षाः सुद्दारुणाः ।

नुतिपषा । ६ भागिभूता इ। नुर्जते वर्ण द्दारुणाः ।

लब्धापि भोननपानं तृष्तिं नैवाधिमच्कृति ।

ततः युतो मनुष्येषु स्थि व्यूपपण्यते ॥

वाल्पन्यो भोति डर्मधा इप्रचेता समंतृतः ।

प्रार्थानार्गिष्कां वान्यन्ता डर्भापितं नरः ॥

गनुष्येभ्यष्टयुतशापि पुनर्भच्कृति डर्मितम् ।

वाल्पकोरिसक्ष्मेष् जातन्त्रः न पश्चित ॥

पुनर्त्रवारः । गावति गञ्जुष्योर्वाधिसत्रो वोधिनत्तस्यात्तिये प्रतिषचित्तान्युत्पाद्य-त्यवगन्यनाचितानि वा । तावतः वाल्पान् समार्कः समहच्यो वस्तव्यं गया गर्हानर्के षिति । न मञ्जुष्योर्विधिसत्तो उन्येन वर्मणा जन्न्यो विनिषातिषतुगन्यत्र वोधिसत्वापवाद्दिव । 16 तव्यवा मञ्जुष्योर्वव्यमणिरत्वं नान्येन काष्टिन लोष्टिन वा जन्म्यं भेतुगन्यत्र वज्राह् । एवमेव मञ्जुष्योर्वेधिसत्तो उन्येन कर्मणा न जन्मो विनिषातिषतुगन्यत्र वोधिसत्वापवाद्दि-वेति ॥ ॥

<sup>1)</sup> Name of a hell, of Feer, J. As 1892 p. 195

<sup>2)</sup> A syllable is wanting; qu supply a word meaning 'sickness' (Tib. 55)?

<sup>3)</sup> The exact form is not certain owing to a fracture in the MS, but the general sense, tailing in honour to whom honour is due, is clear, cf. the Tib. ব্যোগ্যামানী সামানী ট্রামানী ট্

॥ मार्यमहावलाधानावतार्गुहासूत्रेऽप्याक् ॥ ॥ यः मधिन्मञ्जुष्रीः मुलापुत्री वा वुलाङ क्ति। वा दशमु दिनु सर्वलोकधातुषु सर्वसवान्धकारिषु वन्धने कुद्धः प्रवेशपेत्। यद्यान्यः मुलापुत्रो वा मुलाङ क्ति। यः मिन्नि। मिन्नि।। मिन्नि।।।।।।

रतत्पूजाविपात्राश्च प्रशासिविनिश्यप्रातिकार्पसूत्रे अभिक्तिः ॥ यस्तेपां बुक्ते र्सां धार्मिकी धर्मवादिनां । क्ति सुद्धर्गतीः मेत्रीः शक्रो भवति देवराद् ॥ ब्रह्मापि गामस्तुपितो वशवर्त्ती पुनः पुनः । मनुष्येपूषपत्रश्च चक्रवर्त्ती स जायते ॥

<sup>1)</sup> Nanjio, 90: KF. 260. M. Vyutp. LXV. 78.

<sup>2)</sup> V. p. 16.2 supra.

<sup>3)</sup> sudurgati seems not to occur, but the Tib. (58.b.3) gives it the same meaning as durgati, viz. 'disaster' with the special sense of 'damnation (tohell)'. Hitvā of course from  $h\bar{a}$ .

<sup>4)</sup> Lalita-vistara 465 ad fin.

श्रेष्ठी गृरूपतिश्चापि भवत्याची गरूपयनः । प्रज्ञाम्मृतिभ्यां संयुक्तः सुखिती निरूपद्रव । इति ॥ यय कतमं वोधिसत्वमधिकृत्येपं कारापकार्चिता । पृथग्जनमेव ॥

यवीक्तं श्रदावलाधानावतार्गुहासूत्रे । यः कश्चिन्मञ्जुश्चीः कुलपुत्रो वा कुलडिक्ता वा सर्वलोकधातुर्जोपमानां सत्नानां दिवसे दिवसे दिव्यं जतरसमान्त्रारं दत्नादिव्यानि क च बह्माएयेवं ददङ्गङ्गानदीवालिकासमान्त्राल्यसमुहान्दानं दत्वात् । पश्चान्यः कुलपुत्रो वा कुलडिक्ता वा एकस्योपासकस्यानन्यज्ञास्तुर्द्गज्ञुजलकर्मप्रथसमन्त्र्यागतस्यैकदिवसमेकान्मान्त्रारं दत्वादुह्मयायं भगवतः जिलापां जिलित इति समारोपं कृत्वा । ययं ततो अमंख्येयन्तरं पुण्यं प्रसर्वति ॥ यः वा(४० ०)श्चिन्मञ्जुष्योः कुलपुत्रो वा कुलडिक्ता वा सर्वलोकधान्तरं पुण्यं प्रसर्वति ॥ यः वा(४० ०)श्चिन्मञ्जुष्योः कुलपुत्रो वा कुलडिक्ता वा सर्वलोकधान्तरं दत्वादिव्यानि च वह्वाणयेवं ददङ्गङ्गानदीवालिकासमान्त्राल्यान्द्रस्वात् । यश्चान्यः वालपुत्रो वा कुलडिक्ता वा एकस्य भिलोरेकदिवममान्त्रारं दत्वाद् । श्रयं ततो असंख्ययन्तरं पुण्यं प्रसर्वतीति ॥

नियतानियतावतार्गुद्राम् त्रेडियातः । सचेन्म जुम्रीर्र्शम् दित्तु सर्वल्गिकधातुषु सर्वसत्ता उत्पादिताता भवेषुः परिवाल्पमुपाद्गपः भ्रय किम्रिदेव कुलपुत्रो वा कुलडिक्ता वा तेषां 16 सर्वसत्तानां मैत्रचित्तस्तान्यतीणि जन्मेत् परिवाल्पमुपादाय। यो वान्यो मञ्जुम्नीः कुलपुत्रो वा कुलडिक्ता वा गक्तायानाधिमुक्तं वोधिमत्तं प्रसन्नचित्तः प्रम्येदः भ्रयं ततोऽसं- एयेपतरं पुणयं प्रसन्नति ॥ यः किम्रान्मञ्जुम्नीः कुलपुत्रो वा कुलडिक्ता वा दशसु दिनु स-र्वसत्तान्वन्यनागार्ग्रविविष्टान् वन्धनागारान्मोचियता चक्रवित्तमुखे स्वापयेद्वत्यत्तमुखे वा यो वान्यो मञ्जुम्नीः कुलपुत्रो वा कुलडिक्ता वा मक्त्यानाधिमुक्तस्य प्रसन्नचित्तो द् 20 र्जनाभिलाषी भवेद्वर्णं चास्योदाक्रेदः । भ्रयं ततोऽसंख्येपतरं पुण्यं प्रसन्नतीति ॥

<sup>1)</sup> See p 7.1, above.

तथा ज्ञितिगर्भसूत्रेऽप्याक्। यः पुनर्भद्तः भगवन् ज्ञियकल्याणो वामात्यकल्याणो वा भ्रदंकल्याणी वा श्रमणकल्याणी वा ब्राव्सणकल्याणी वा परं र्वत्यात्मानं र्वति प-रलोके रत्ति । भगवच्छासने पात्रभूतमपात्रभूतं वा पावन्मुएडं काषापखएड(४१७)प्रावृतं परिस्तिति श्रोष्यति पूजविष्यति श्रावक्रकथां एवं प्रत्येकबुद्धकथां श्रोष्यति पूजविष्यति । मक्षायानकथां च मक्षायानसंप्रस्थितान् पुद्रलान् शीलवतो गुणाब्वान् युक्तमुक्तप्रतिभानान् तैः सार्ह्य रमित क्रीडित परिपृच्कृति परिप्रमयित तेयां श्रोतच्यं कर्तव्यं मन्यते ॥ पे ॥ कियसं भगवन् पापं तपिष्यति ॥ भगवानाङ् । तस्रवापि नाम कुलपुत्र कश्चित्पुरूप उ-त्यस्ति। यः सर्वे जम्बुद्धीपं सप्तर्लपरिपूर्ण कृता निष्ठतां बुद्धानां भगवतां दानं दस्रात्तविव मध्याङ्गसमये तथैव सायाङ्गसमये दानं द्याद्नेन पर्यायेण वर्षशतसक्समेवद्वपं दानं द्यात् । 10 तितंतं मन्यमे कुलपुत्रापि नु.स पुरुषो बङ्क पुएवं प्रमवेत् ॥ म्राक्रं बङ्क भद्त भगवन्स पु-मृषः प्रायस्कन्धं प्रसर्वेदप्रनेयमसंख्येयं नतस्य पुरायस्कन्धस्य केनचिच्क्कां प्रमाणमुद्र-र्हीतुं मन्यत्र तथागतेन ॥ भगवानारु । यस्तु मुलपुत्र तत्रियक्लयाणो वा पावव्यथा पू-र्वोक्तं । पे । स बद्धतरं पुण्यं प्रसवति। याविद्युसतर्मप्रमाणातर्मसंख्येयतरं पुण्यस्कन्धं प्रसर्वात । पो मन पश्चिमायां पञ्चशत्यां वर्तमानायां सङ्गनित्री रस्ति स र्सन्यात्मानं । 15 र्नित परांश्च र्नित परलोकं रनित गग जासनं श्रावकान् पात्रभूतानपात्रभूतान्वा याव-

<sup>1)</sup> See p. 13.7.

<sup>2)</sup> multtamuktapro MS.; but see Divy. 329 3 et al.

<sup>3)</sup> Pali paripanhati: 'consider' (Ch.) No compounds of the Sk denom, procnayati have hitherto been registered.

<sup>4)</sup> Here the MS. (not the Transcript) inserts a form saletukam not, apparently, reproduced in the Tib. (59.b.5).

<sup>5)</sup> The instrum. as in Pali, instead of the abl. of class. Sk.

<sup>6)</sup> pancasalyam MS; cf. Vajracchedikā VI., and Prof. Max Müller's note to his translation (S.B.E. vol. 49. pf. 2 p. 115) The correction of 'fifty' to 'five hundred' is supported by the Tib. here and below [50 a.].

15

न्गुएडान् काषापवस्तप्रावृतानिए स्तित । न विकेठयित । पावत्स्वर्क राष्ट्रं पर्राष्ट्रं च व-धर्मात । स्वापान् ववर्णात । मुरालयं च प्रापमात चिरं चायुः पालमात । सर्वापायाञ्चलाति । न वाद्य काषपाति । संवोधिमार्ग पर्पार्गनता (३००) स्वीपस्तम्भयात । सर्वापायाञ्चलाति । न चिरं संसारे संतरात । नित्यं वाल्याणागित्रेर्वृद्धिः भगवाद्ध्वौधिसर्विद्य मक्तार्त्वेश्व सार्वे सनवधानमतो भवात । सततं वाल्याणागित्राविर्गक्तो न चिरेण प्रधानिप्रापेषु बुद्धतेत्रे- ६ धनुत्तरा सम्यव्यसेवोधिनिभिसंभोत्स्यते ॥ स्रव ताबदेव सर्वदेवेन्द्राः सर्वार्वारा । पार्वात्य-शाचेन्द्राः नपरिवारा उत्यापाननाद्द् पेन भगवान् तेनाङ्गलि प्रणाम्येवनाङ्कः । पे ते भद्त्त भगवन् एतर्कानामते अर्धानं पावत्यश्चिमायां पञ्चत्याः प्रणाम्येवनाङ्कः । पे ते भद्त्त भगवन् एतर्कानामते अर्धानं पावत्यश्चिमायां पञ्चत्याः वात्राप्ताः । ये । वयनापि सर्वे स-परिवार्गमतं विज्ञयनस्याणं पावद्गक्यांतमल्याणं द्रशिरानारं र्विद्यानः परिपालिय- १० ध्यानो वर्धाविष्यानः ॥ वानमेर्द्शानः । स्रापुत्तास्य वर्धाविष्यानः स्रापुर्त्तरायं च धर्मेण नि-वार्विष्यानः । स्रारोग्यं च परिवारं च धनस्कन्धं च उपभोगपरिगं चैत्रर्थं च पणः या-ल्याणानित्राणि प्रज्ञानम्यदं च वर्धापविष्यानः । एभिईशांभारता विस्तरः ॥

एवमभूमिप्रविष्टेषेवामं विपासविस्तर्भे हरूव्यः ॥ यवलोकनासूत्रेऽपि । संवीधी चित्तगुतपामा दिलार्थं सर्वप्राणिनां । यः स्तुपं लोवानायस्य करोतीक् प्रदांतणं ॥

<sup>1)</sup> V. p. p 59, 12 supra

<sup>2)</sup> pañcāso MS. See note 6 above

<sup>3)</sup> These stanzas occur (with considerable variants) in the second of the sütras called Avalokita in the Mahavastu See Senart's text II. 362, 17—18 and 369, 2—3. To this reference I was led by Prof S. d'Oldenburg, who referred me to his art in JRAS for 1893 p. 340, where another quotation from this sütra in the present work (Ch. 17) is noted. Compare also the work of the same Tib. name in K.F. 259.

इत्याधनुशंमविस्तरमुक्तान्ह।

यस्त्रेषां बुहपुत्राणां नरः कुर्वीत म्रप्रियं।

देवान्मनुष्यान्वर्जिता नरकं तस्य गोचरं ॥

इति विस्तरः पूर्ववत् ॥ न चात्र विशेषहेतुः कश्चिद्वपर्शिवितुं शक्यत इत्यलं विका-5 त्येन ॥

कर्मावर्णाविष्युद्धित्त्र हैं द्वाचर्णं स्वावर्णं स्वावर्णं स्वावर्णं में कुष्योर्ग्यते राग्य स्वावर्णं से स्वावर्णं मोल् स्वावर्णं द्वानमावर्णं श्वीलवात्तिवीर्यध्यानप्रता स्वावर्णं पे। तत्कत्य क्तोः वालप्यग्वना मञ्जूष्योर्दानं द्दाना मत्त्विर्णामतिको अप्रसादं कुर्वति । ते तेनाप्रसादेन प्रातिष्विचत्तमुत्पाद्यति । प्रतिष्विचलद्वेषणे मक्तानर्केपूपप्रविचते । श्वीलं रत्तत्तो द्वाशीलान् कुत्सपति परिभापति । ते तेपावर्णं च भाषति । ते तेपां दोणं स्रुवा वक्तवनस्याप्रसादं कुर्वति । ते तेनाप्रसादेन द्वर्गतिगामिनो भवति । ते तेपां दोणं स्रुवा वक्तवनस्याप्रसादं कुर्वति । ते तेनाप्रसादेन द्वर्गतिगामिनो भवति । ते वाति मावपत्तः तातिमदेनात्मानमुत्वर्षपति भाषावित । वयं तात्तिवादिनः । हेमे पुनर्न्ये व्यापविचाः । तेषां वात्तिमद्वनस्तानां प्रमादमूलकानि द्वाचानुद्वर्यकते । ते वोर्यमार्गमाणा स्रात्मानमुत्वर्षपत्ति पर्म् पंतपति । कुसीद्रा हमे भित्रवो विक्र्रक्त्यनभियुक्ताः स्रद्धोद्यं च परिभुद्धानाः । नैतेऽर्कृति पानोयस्याक्तक्रमपि । ते तेन वीर्यार्म्भणात्मानमुत्कर्पपति पर्म च पंतपति । तो तेपानेव स्वाति वद्यानं समाप्यमानास्तत्र ध्यानसमापत्ती स्युक्तान्त्रत्वति । तेपानेव भवति । वर्ष समाप्रिविक्तिर्णा । हमे अन्ये भित्तवो विविप्तिचित्ता विक्रित्ति । कुत्तस्ते बुद्धा भविष्यत्ति विक्तरः ॥

सर्वधर्माप्रवृत्तिनिर्देशे (प्याक् । बोधिसत ग्रापत्या चोद्यति । हर्रीभवति बोधिः । का

<sup>1)</sup> Nanjio 1094 tr. before A.D. 431, K.F. 262.

<sup>2)</sup> Five avaranas are mentioned in the Tevijja-sutta (Dīgha-n. I. xm. 30). Cf. Rhys Davids in S.B.E. vol. XI, p. 182.

<sup>3)</sup> These words in margin a sec. manu.

<sup>4)</sup> Nanjio 163. 164 (tr. before A.D. 417) 1015; K.F. 256; M. Vyutp. LXV. 37, where as in our text the title is "dharmapra" (not "apr. as Nanjio & Feer). Cp. f. 4.b (p. 6.16) above, where the \( \bar{a} \) is to be restored.

र्मावर्गां च परिमृद्धाति । ईर्यपा चीद्यति । द्वाभिवति वोधिः । ईर्यापवेन चोद्यति द्वाभिन्वति वोधिः । सचेद्वोधिसत्तस्यात्तिके क्रीनसंज्ञामुत्याद्यति द्वात्मिन चोद्रार्सं ज्ञां क्रिणोत्या-त्मानं [51 व] कर्मावर्गां च मृद्धाति । इक् वोधिसत्तेन वोधिसत्तम्ववद्तानुणासता वा शास्तृसंज्ञामुपस्थाप्यावर्वाद्तव्यो अनुणासितव्यः । वोधिसत्तेन वोधिसत्तस्यात्तिके न प-रिभवचित्तमुत्पाद्यितव्यं । सचेद्रस्यापित्यत्ता वोधिः । न देवपुत्र वोधिसतः द्वाचिदेव कु- क्षाल्यानि समुद्धिनति । यथाद्वितोयवोधिसत्वनागम्योति । यभुत्पाद्तिवोधिचित्ते अप तावद्वोधिर्भव्ये सद्ये अवगन्यना प्रतिपिद्धा । क्षि पुन्कृद्तिवोधिचित्ते ॥

पद्योतं शूरङ्गमसगिधसूत्रे । तत्र दृष्णते कातमद्गुत्पादितवीधिचत्रव्याकर्गां ॥ इक् दृष्णते स पुद्रलः पाचगितवे । सारे उपपत्रो भवति । यदि वा निर्पेषु पदि वा तिर्यग्यो-नी पदि वा पमलोके पदि वा देवेषु पदि वा मनुष्येषु । स च पुद्रलस्तोद्द्योन्द्रियो भवति । १० उदाराधिमृत्तिकः । तमेनं तथागतः प्रज्ञानाति । अपं पुरुषपुद्रलो पावदियद्धिः काल्पकोटोनियुत्तज्ञतसक्त्वेर्नुत्तरायां सम्यक्तंवोधी चित्तमुत्पाद्पिष्यति ॥ पे ॥ इयद्विष्यातंष्योपक्त्यज्ञतसक्त्वेर्नुत्तरायां सम्यक्तंवोधी चित्तमुत्पाद्पिष्यति ॥ पे ॥ इयद्विष्यातंष्योपक्त्यज्ञतसक्त्वेर्वोधिमभितंभोत्स्यते ॥ पे ॥ इदं दृष्णते उच्यते । वोधिसत्तस्यानुत्पादित्तवोधिचित्तव्यावर्णं । अय खल्वापुष्णान्मक्ताश्यपो भगवत्तमेतद्वोचत् । अखायेपास्माभिर्भगवन्तर्वस्त्रतानानितके शास्तृसंज्ञोत्पाद्पितव्या । तत्कस्य क्तोः । न व्यस्मा- १६
कामेतद्वानं प्रवर्तते । कातमस्य वोधिसत्तस्य वोधिपिर्पाचक्रानीन्द्रियाणि संविद्यते ।
कातमस्य न संविद्यते । ततो वयं भगवत्रवानानास्त्याद्वपेषु क्तेनसंज्ञानृत्पाद्येम । तेन

<sup>1)</sup> Beneath this word is added a sec. manu caryā This word appears to find its counterpart in the Tib.  $\sqrt[3]{5}$  (AT, which however occurs in the next clause, where  $\overline{iryapathena}$  occurs in our text.

<sup>2)</sup> Supr. p. 8.19.

<sup>3)</sup> B & R cite 'Vjutp 90 (?)

वयं तिएयम ॥ भगवानारु । साधु साधु काश्यय सुभाषिता ते इयं वाक् । इदं च मया का-श्यपार्थवशं सार्घ । । । । । । । । युष्माकमेवं धर्मी देशितो । मा भितवः पुद्रलेन पुद्रले प्र-विचेतव्यं । पच्छीयं त्रीयिति कि भितवः पुद्रलः पुद्रलं प्रविचिन्वन् । अकं वा पुद्रलं प्र-मिणुयां यो वा स्यान्मादशः । एतेन काश्ययं निर्देशेन बोधिसत्वेन वा स्रावकेण वा सर्वस-के त्रानामित्रके शास्त्मं ज्ञोत्पाद् यितव्या । मात्र किश्वद्वीधिसत्वयानिकः पुद्रलो भवेतेन त-त्रात्मा रित्तव्य इति । यस्य तु नियनमेव बोधिप्राप्तिचिक्कमित तत्र सुतरामवमन्यना रित्तव्या ॥

पद्योक्तमार्यसङ्ग्पुपडर्गिकासूत्रे ।

इष्टामपान्मृत्तिकसंचितान्वा प्रीताश्च कुर्वति जिनस्य स्तूपान् ।

उद्दिश्य वा पाणुकराशयो पि ग्रदवीषु डर्गेषु च कारपति ॥

सिक्तामपा वा पुन कूट कृता ये केचिड दिश्य निनीन स्तूपान् ।

कुमारकाः क्रीडिषु तत्र तत्र ।

ते सर्वि बोधाय अभूषि लाभिनः ॥

<sup>1)</sup> Passive with active inflection (Whitney § 774) here possibly due to Pali or Prakrit influence.

<sup>2)</sup> The reading of the MS. (broken here) appears to be yat sidhvam or yat sigham. The latter I have supposed to stand for yat sighram.

<sup>3)</sup> MS. W (see p. 47, note 5 above) f 22. a. 2 Kern, tr. p. 50.

<sup>4)</sup> The metre is generally Akhyānakī: but with two irregularities common in Buddhistic poetry (1) the addition of a syllable at the end (making the metre in fact into Vamçastha). (2) the resolution of the initial long into two short syllables. Compare the frequent anapaestic beginning in English 'blank verse'.

<sup>5)</sup> prītah prako A.

<sup>6)</sup> So W., jinan corrupted from jinana (cf. infra) A.

<sup>7)</sup> cāpi A; but see below.

यायत् ॥

वे चित्रभित्तीपु नारोति विधरः।

परिपूर्णगात्रांष्ट्लपुरायलतणान्।

लिखेत्स्ववं चापि निखापपेदा।

ते सिर्व बोघाव ग्रभूषि लागिनः॥

ये चापि केचित्तर्कि जिनगणाः।

क्रीडार्ति चापि विनोद्यतः॥

नविन काष्ठिन वृतिमि विप्रकान्।

भितीषु पुरुषाव कुनारका वा ॥

सर्वे च ते बोधि ऋभूपि लाभिनः॥ पे॰॥

वाहापिता कल्लारियोऽपि पेकी।

जलनएउका वाट्यय मएउका वा ।

सुगताननुद्दिश्यय पूजनार्यं गीतं च गीतं गधुरं गनोतं ।

सर्वे च ते वु<sup>©</sup> म्रभूपि लोक ॥

कृता च गां वङ्गविषधानुपूर्वा ।

किमल्पकम्पी सुगतान धातुषु।

एकं पि वार्रापिय बाग्यभाग्डम्।

पुष्पेण चैकेन व्हि पूर्वायता।

5

Į(i

15

<sup>1) =</sup>  $pcyy\bar{u}lam$ , three stanzas being omitted

<sup>2) °</sup>han, W.

<sup>3) °</sup>yanti A.

<sup>4) °</sup>tāçı, W.

<sup>5)</sup> See Kern, p. 51 note 2.

<sup>6)</sup> ca buddhā abhūshi A.

<sup>7)</sup> bahuvidharatna-A; bahu-scanned as a monosyllable.

अनुपूर्व द्रह्याति हिः वृद्धकीताः। यैश्रा[52 a]ञ्जलिस्तत्र कृतापि स्तूपे। ेपरिपूर्ण एकातलशक्तिका वा । म्रोगानितं शीर्प भवेत्महर्तं। म्रोनामितं काय तवैकवारं । ъ नमोऽस्तु वृद्धाय कृतिकवार् । वे को तदा धात्धरेष तेष्। विविप्तचित्रिपि पैकवारं। ते सर्वि प्राप्ता इनमयबोधिन्। सुगतान तेषां तद् तस्मि काले। 10 परिनिर्वतानामय तिष्ठतां वा। ये धर्मनामापि प्रण पु सत्नास्। ते सर्वि बोघाय अभूषि लाभिन । इति॥ मक्षकरूणासूत्रेऽ<mark>ध्युक्तं</mark> ॥

16 तस्त्रधा वाडिशिकोन मक्त्युर्कसर्गि मत्स्याकर्पणार्थ सामिष वडिशं प्रतिप्तं भवे-तसमनत्तरप्रतिप्तं च मत्स्येन निगीर्णं भवेत्। किं चापि स मत्स्य उर्कसर्गि अमत्यध च पुनर्वद्धं एवं स वक्तव्यो रहेन सूत्रेण स्थलगतर्गडसुनिवद्धेन। पत्स वाडिशिक झाग-त्य तेन सूत्रलायवेन जानाति । गृक्तितो मत्स्य इति। तमेनं सूत्राह्कीता स्थलगतं क-

<sup>· 1)</sup> tĕ W.

<sup>2)</sup> Here both MSS. read avano: in W. anamo is corrected (a sec. manu) to avano.

<sup>3)</sup> rācā A.

<sup>4)</sup> crunotsu (?) W. The form krīdishu above (92.12) is somewhat similar.

<sup>5)</sup> No doubt the Mahākaruņā-puņdarīka-sūtra. Compare Nanjio 117, (where the Chinese title is similarly abbreviated) 180 (tr. before AD. 431); K.F. 239; M. Vyutp. LXV. 23.

राति पद्याकामकरणाप परिभोगाप। एवमेत्र ये सत्ना बुद्धेषु भगवतसु चित्तं प्रसाख कुश-लमूलमत्ररोपपति। ग्रतश एकचित्तप्रसार्मिप। किं चापि ते सत्ना उष्कृतेन कर्मावरणी-नातणीपूपपत्रा भवत्यव च बुद्धा भगवत्तस्तान्सत्वान् वीदेन ज्ञानेन संयक्वस्तुसूत्रेण गृ-कीता संसारीर्कसरस उद्दृत्य निर्वाणस्थले स्थापयत्तीति॥

तस्मारेषु णास्तृसंज्ञा कार्या । वन्द्मानाश्च मनसा वन्द्तिच्याः । भवित क् नवकोऽपि व वोधिचित्तवलाहन्यो । यद्या मेथेन हमिडेन मकावोधिसत्वेनापि सता नवक श्रार्यसुधनः सर्वश्रिणा प्रणाप्रत्य वन्दितः । नियतार्थे चेरं । यद्याध्याणयमंचोद्नादिषु मर्वबोधिमत्वयानिकापुहलनमस्वारो अनुज्ञातच्यः । सर्वश्रव्येनात्मनोऽपि यक्णात्। कथमेकत्र वन्या [52 b]वन्दिकां न विरुध्यते । परस्परं वन्यत्वेनैवालम्बनात् । यत एवानास्वाद्नाद्पुण्यभावः । वितं च बुह्यनामय्येवमिष्यते । मा भूद्नवस्या । एकस्य चान्यूनतेति ॥

मार्यसर्वधर्मविपुल्यसंप्रक्षूत्रेश्यानर्थ उत्तः। सूद्मं दि मंजुर्माः महर्मप्रतित्तेपवर्माः वार्णां। यो कि कि विश्वन्यज्ञुष्यास्तवागतभाषितधर्मे वास्मिशिक्कोभनमंत्रां वार्गित। द्यांभनसंत्रां स सहर्मे प्रतितिवपति। तेन सहर्मे प्रतितिवपता तथागतो अभ्याष्ट्यातो भवित्ता । धर्मः प्रतितिवपति। संघो अपर्वादतो भवित। य एवं वद्तीदं युक्तिमिद्रमपुक्तिमित्ते । स सहर्मे प्रतितिवपति। न मया पृथक्किशिह्मः प्रावक्तयानसंप्रयुक्तः प्रत्येकवुद्धयान- १६ संप्रयुक्तो मक्त्यानसंप्रयुक्तो देशितः। तत्ते मोक्षुक्त्या इमं मम धर्मे नानाकिर्वत्ता। इदं प्रावक्राणां देशितमिदं प्रत्येकवुद्धानामिदं वोधिसह्मानामिति। स नानाह्मत्र्वया सहर्मे प्रतितिवपति। इयं वोधिसह्मानामिति। स नानाह्मत्र्वया सहर्मे प्रतितिवपति। इयं वोधिसहस्याशितिति । धर्मे धर्मत्या कर्मि प्रतितिवपति। धर्मे धर्मत्या कर्मित्राण्यास्ति प्रतिभानं नास्ति प्रतिभानमिति सहर्मे प्रतिविवपति। धर्मे धर्मतया कर्मित्राण्यास्ति प्रतिभानं नास्ति प्रतिभानमिति सहर्मे प्रतिविवपति। धर्मे धर्मतया कर्मित्राण्याक्ति प्रतिभानं नास्ति प्रतिभानमिति सहर्मे प्रतिविवपति। धर्मे धर्मतया कर्मे

<sup>1)</sup> Cf. Dh.-s. § 19 and p. 39.

<sup>2)</sup> This refers to the passage of the Gandavyuha already cited at 36.14. above. See note there.

<sup>3)</sup> This clause is added a sec. manu

थयति सहर्मे प्रतितिपति । अपगते बुद्धोत्पादे नास्ति धारणीप्रतिलम्भ इति धर्मे प्रतिनि-पति । नास्ति धर्मभाणकस्य धार्णोप्रलम्भ इति धर्मे प्रतिविवपति । धर्मभाणकस्य चर्या ह्रषयित धर्न-प्रतिविषति । धर्मभाषाको न प्रतिपत्तिसंपन्न इति धर्म प्रतिविवर्षते । प्रमा-देनैनं चोद्यति सहर्मं प्रतिन्निपति । ई्यापद्येन चोद्यति सहर्मे प्रतिन्निपति । मनर्चर्पयी 5 शोसविपत्या चोद्पति धर्मे प्रतिनिपति । प्रति[58 a]भानेन संपाद्पतीति धर्मे प्रतिनिप-ति । त्रालोको ४स्य धर्माणां न सुविदित इति धर्मे प्रांतनिपति । मलेण मलमबध्यमानः प्रतिबद्तोति धर्ने प्रतिविधित । अतर्भवया तथागतगासनं नावगास्त इति धर्मे प्रति-द्मिपति । सूत्रेण सूत्रं विरोधपतोति धर्ने प्रतिनिपति। गाववा गावां विरोधयतोति धर्मे प्रतित्तिपति । मत्तरसंत्तया कञ्चिर्धिमुक्तं करोति कञ्चित्र करोतोति धर्मे प्रतित्तिपति । 10 धर्मभाणकस्यार्थान्यकथागभिनानपतोति धर्मे प्रतित्तिपति । विचनुः कर्मास्य ऋर्गिति धर्मे प्रतिनिपति । संलापपन् वद्तीति धर्मे प्रतिन्निपति । इक्तस्यास्ति चर्पा इक्तस्य नास्ति चर्ये ति धर्म प्रतिनिपति । इर् मूक्तिन्रिम्मूक्तिमिति धर्म प्रतिनिपति । प्रनेन नास्ति चर्ये-ति धर्मे प्रतिनिपति । अनेन वुडवचनसमय उत्ती नानेन वुडवचनसमय उत्तर्शत धर्मे प्रतिविपति इति कि मञ्जुप्रोगीयिकशिववित तायहर्मे प्रतिविपति । धर्मभाणक 15 स्पेरं ह्रपमिति चित्रपति वर्दात भिनुर्जा भिनुणो वा उपासको वा उपासिका वा। सर्वः स सद्धर्मे प्रतिनिपतोत्यादि ॥

यत्रैय चोक्तं । यस्य अस्य चित्कुलपुत्र-तयागतस्य परिनिर्वृतस्य धर्मः प्रतिभाति य-याधिनुक्तानां सत्तानां देशियतुं । तस्यां च पर्पादं पर्धेकसञ्जस्यापि एकरोनक्षें। भने देका-य्रुपातो वा सर्वः स तथागतानुभावेन । तत्र मोक्पुरूपा श्रवोधिसवा वोधिसवप्रतिज्ञा वो-20 धिसवह पका धर्मस्तैन्यकुक्का एवं वस्यित धर्मीपदेशकेभ्यः । किमेते । न वुध्यत इति ॥

<sup>1)</sup> A marginal gloss, apparently on this word, adds: tucchare sarrapravacanam sarvadharma-çunyatvat.

<sup>2)</sup> aksharapāṭhako 'yam nārthapālaka iti: marg.

<sup>3)</sup> viparītārthakatī āt saira: marg.

षे ॥ पे वोधिमबेधवमन्यनां कुर्वात्त । नाक् तेषां पर्वतकृतं निर्यं [33 b] संबदामि । त-त्कस्य हैतोः। यो वोधिसवो धर्मभाणत्रमपवद्ति वुद्धं म विगर्ऋति धर्मं स प्रतिनिपति संबं स बुगुप्सति । बुढे सोऽर्गार्वो यो धर्मभाणके ४गीर्वः । बुद्धं स न द्रष्टुकामो यो धर्म-भागाक्रमहृक्षामः । बुद्धस्य सो अवर्गा भाषते यो धर्मभागाकस्यावर्गी भाषते । बुद्धस्तेन प-रित्यक्ती भवति यः प्रवनचित्तीत्पादिकीश्प वोधिमत्रे प्रतिषचित्तं करोतीति ॥ पे ॥ क योऽप्यापं मैत्रीय पट्यार्मितामगुदामनी बोधिसवानां संबीधाय तं ते मोक्य्रूत्या एवं बक्य-ति । प्रज्ञापार्रामितावानेत्र बोधिसत्तेन शिवितव्यं । विं शेपाभिः पार्रामिताभिः । ते उन्यां पार्गितां द्वपितव्यां मन्यसे । तत् िकं मन्यसे अतित द्वय्प्रतः म का-शिराजाभूर येन वाषोतार्थ रुखेनाय स्वमांनानि इत्तानि नेत्रेय म्राव्ह । नो कीई भगवन् । भगवानाक् । यानि नया पंत्रीय वीधिसत्रचर्या चर्ता पट्पार्गिताप्रतिसंयुक्तानि कुणलमू- 10 लान्युपचितानि चपकृतं नु तैः कुणलगूलैः॥ गैत्रिय चाक् । नो कीदं भगवन् ॥ भगवानाक । वं ताबद्वित पष्टि बाल्पान्दानपार्गिनायां पष्टि बाल्पान् गोलपार्गितायां पष्टि बान ल्यान् नातिपार्मितायां पष्टिं कल्यान्वीर्यपार्मितायां पष्टिं कल्पान्ध्यानपार्मितायां पष्टिं कल्यान्प्रज्ञापार्गितायां सगुद्दागतः। तत्ते मोक्ष्रुत्या एवं वस्यति। एकनयेनैव बोधिर्यंडत शृन्यतानवेनीति । ते चर्गास् परिशृद्धा भविष्यसोत्यादि ॥ 15

इति जिनामगुच्चये चनुर्घः परिच्छेदः॥

V.

## शोलपार्गितायामनर्धवर्तनं पचनः परिच्हेदः ॥

उत्तः संतेपतो ४नर्थः । तस्य विवर्तनं पद्याध्यणयसंचीर्नसूत्रे । एवंविधानर्थप्रवणम-यभी(क्तैः) [54 व]मार्दिकर्मिकवोधिसतैः समादानानि पद्या गृक्तीतानि तद्या कार्षे । एवं 20

<sup>1)</sup> rayaıā (?) MS.

<sup>2)</sup> A tale of the Çibi-king. Feer, Avad.-ç p. 127; Takakusu, I-tsing, p. 226; Kshemendra, Avad k. l. II 109.

<sup>3)</sup> nete vācyam margin (carly hand).

<sup>4)</sup> See p 15 note 2, and add ref. to Nanjio 23 (25).

कि तैरुक्तं । एते वयं भगवनस्यायेण तथागतस्य पुरतः । एवं समादानं कुर्मः । सचेहवं भग-वनधायेण बोधिसत्वणानिकं पुद्रलं गृक्षिणं वा प्रव्रज्ञितं वापत्त्या चोद्विष्यामो भूतेन वा-भूतेन वा विसंवादितो उस्माभिस्तथागतो उर्कृन्सम्यक्संवुद्धो भन्नेत् । सचेद्वयं भगवनवा-ग्रेण बोधिसत्वयानिकं पुद्रलमवमन्येमावर्णं चास्य भाषमे विसेवादितोऽस्माभिस्तथागतो भवे-ं 5 दर्क्न्सम्यक्संबुद्धः। सचेद्वयं भगवन्नखाग्रेण बोधिसत्वयानिकं पुद्धलं गृक्षिणं वा प्रत्रज्ञितं वा पर्चाभः कामगुणैः क्रीउतं परिचार्यतं दृष्ट्वाप्रसादं कुर्याम विलेखं वा वित्तस्योत्पाद्येना-गीरवं वोत्पाद्येम न च तत्र शास्तृसंज्ञामुत्पाद्येम । विसंवाद्तिरेस्माभिस्तवागतो भवेत्। सचेद्रयं भगवन्याग्रेण मित्रकुलभिनाद्कुलिन्दानं वोधिसत्ययानिकानां पुद्रलानां कायपी-डां चित्तपडिं। वा कुर्पाम विसंवादितोष्समाभिस्तवागतो भवेत्। सचेहपं भगवनबाग्रेण बो-10 धिसत्वयानिकं पुद्रलं दृष्ट्वा एकेनाप्यमनोज्ञवचनेनाभाषेम विसंवादितो हस्माभिस्तवागतो भवेत् । सचेद्वयं भगवन्नवाग्रेण त्रिस्कृत्वो रात्रेः त्रिस्कृत्वो दिवसस्य बोधिसत्वयानिकं पु-द्रलं न नमस्येम विसंवादितोऽस्माभिस्तवागतो भवेत्। सचेद्वयं भगवत्रवाग्रेणास्य त्रतस-माद्गनस्य कृतशो राज्यप्रतिलम्भं वा घनप्रतिलम्भं वा कायजीवितं वा न परित्य-जेम [54 b] विसेवादितो ऽस्माभिस्तथागतो भवेत् । सचेद्वयं भगवनयाग्रेण श्रावनयानिकं 15 वा प्रत्येक्षबुद्धपानिकं वा पुद्रलमवमन्येम । वर्ष विशिष्टतरा नैते इति विसंवादितोषस्मा-भिस्तवागतो भवेत् । संचेद्वयं भगवनीचचित्ताश्चाउालसदशचिता न विक्रेम विसंवादितो-**ऽ**स्माभिस्तवागतो भवेत् । सचेद्वयं भगववद्यायेणात्मानमुत्वर्ययेम परं वा पंतयेम विसं-वादितो अस्माभिस्त्रधागतो भवेत्। सचेद्वयं भगवन्नखाग्रेण व्यापाद् त्रिप्रकृभणखोतनं वा योजनशतं वा न पलायेम ईशिताः समाना विसंवादितोऽस्माभिस्तवागतो भवेत्। सचेद्वयं 20 भगवनधाग्रेण शीलवत्तमात्मानं प्रतिज्ञानीम बद्धश्रुतं वा घुतमुणिनं वान्यतरान्यतरेण वा गुगोनात्मान्मुद्भावयेम विसंवादितोऽस्माभिस्तथागतो भवेत्। सचेद्वयं भगवन्नग्रायेण प्रतिच्छ्नकत्याणा विवृतपापा न विक्रेम विसंवादितोऽस्माभिस्तवागतो भवेदर्कन्सम्य-कससुंबद्धः॥ पे॥ तत्र भगवान् मैत्रेयं वोधिसतं मक्तासत्रमामस्रयते सम। कर्मावर्णं मैत्रेय त्तपितुक्रामिन कुलपुत्रेण वा कुलडिन्त्रा वा एवं समारानं कर्तव्यं यत्रा एभिः कुलपुत्रैः कृतमिति॥

सर्वधर्गाप्रवृत्तिनिर्देशे ऽप्याक् ॥ तृष्कृत रात्रि दिवमं तंबेव। म बोधिसवान्त्रणमेत मुर्घा । 5 तेयां न विजित्हर्खालतं गत्रेपेत्। चरेत चर्या कि नदा पर्वेष्टन्॥ पष्टियदा कानगृणी रुनतं। न तस्य विजितस्विलितं गवेषेत्। गणीरनलां वर वोधिचर्या। 10 एपी अप बालेन कितां स्पर्शन ॥ युत्रचानुष्रुर्च्या क्रियपानुषूर्च्या । भवेजिनो नैय कि एकवाचा । वक्कवलपकोत्वो नियुतानि चैप। सनाक्संप्रस्थितना[३५ a]न्यभावी॥ 15

मन्नियाक् । ये कुलपुनिवंद्वपेणा नामावर्णोनानिर्धियाः । तेर्न दितीयस्य वोधिसवस्य सर्वचर्यामु विप्रतिपत्तव्यं । मर्वाः क्रियास्तस्य विमोक्तव्याः । एवं चित्तमुत्पाद्यितव्यं । नाक् पर्चित्तं नाने द्विविद्येणा सवचर्या । इरं च खलु कुलपुन्न।र्थवणं संपष्ट्यस्तवागत एवं

<sup>1)</sup> Pp. 6 16, 90 19 supra.

<sup>2)</sup> MS. sambodheo; but the long syllable is not required by the metre

<sup>3)</sup> bodhisatvam marg.

<sup>4)</sup> sprçishyate MS

<sup>5)</sup> vācayā MS. with caryayā in margin.

<sup>6)</sup> bahu as a monosyllable, cf. supra.

<sup>7)</sup> The Tib. (66, b. 5 where read  $\sqrt[3]{\varpi}$  for  $\sqrt[3]{\varpi}$ ) confirms this rather strange phrase, 'setting forth [clad in spiritual] armour'. Cf. Dh -s 108 93 15

धर्म देशपति । न पुद्रलेन पुद्रलः प्रमातव्यः ॥ यक् वा पुद्रलं प्रमिणुपां यो वा स्यान्माद-शः ॥ यः कुलपुत्रात्मानं रितितुत्रामस्तेन न कस्यचित्र्यं। विवेचियतव्या । न परेषां वि-कुट्नां नार्तव्या । ग्रयमीदजीऽयमोदण इति । बुद्धधर्माभिपुतेन भवितव्यं रात्रिं दिवं धर्म-पलिगुद्धमानसेनेति ॥

त्या नितिगर्भसूत्रेशिष वायितं। यय तायदेव वह्नि गतमक्त्राणि विद्वासः सता उत्यायामनायोन भगवास्तेनाञ्चलि प्रणाम्येवनाङः। वयं भद्त भगवतः पुरत एवं प्रणाम्येवनाङः। ययं भद्त भगवतः पुरत एवं प्रणाम्येवनाः यात्रेनात्र प्रतिल्वेष्मति । मा निगम्वेष्णस्यानं । मा निगम्वेष्णस्यानं । मा पुरोक्तित्रयेष्णस्यानं । मा नृक्ष्यक्तियोष्णस्यानं । मा निगम्वेष्णस्यानं । मा पुरोक्तित्रयेष्णस्यानं । मा मृक्ष्यतित्रयेष्णस्यानं । मा मृक्ष्यतिल्येष्मते । स्वानं वात्रिप्रतिल्याः । स्वानं पायत्वनं वात्रिप्रतिल्याः । स्वानं पायत्वनं वात्रिप्रतिल्याः । स्वानं वात्रिप्रतिल्याः । स्वानं वात्रिप्रतिल्याः । स्वानं वात्रिप्रतिल्याः ।

चन्द्रप्रदीयमूत्रेऽध्यनर्यविवर्धनमुक्तम् । नास्ति पापनवर्तन्यं कुमार्गे तेषु भेष्यति । ना तेक् मस्त(३५ ७)वं सार्ड कुर्याः तं कालि पश्चिमे ॥ स्रालपे संलपेट्यासि कुर्यासी तेषगीर्वं । स्रानलीनः सत्करिध्यास्ययबोधपि कारणात्॥

15

<sup>1)</sup> Not in lexx. The Tib. equiv. QUV (67 a. 1) confirms the meaning 'censure' hitherto attested for 1'kuff by the Dhatup. only.

<sup>2)</sup> A curious Prakritic form (cf. infra p. 105). Compare parigredha in M. Vyutp. ex.

<sup>3)</sup> Supra p. 13.7.

<sup>4)</sup> omas MS.

<sup>5)</sup> mo MS.

<sup>6)</sup> Cf. tato nidanam Vajracch. § 8.

<sup>7)</sup> rājakumārānām, marg. 8) anolīnah MS. Anālīnah = «not desponding». Tib. (67. b 1) GNIĀŠ Cf. samlīna. āsi agra<sup>o</sup> MS.

5

10

15

वर्षायं परिष्विक्ता यस्ते वृद्धतरी भवेत्।

कुर्यामि गीर्वं तत्र शिरमा पाद्वन्द्नैः॥

न तेषां स्वलितं पश्येद् वोधिगाउँ विष्ययतां।

प्रतिधातं न अनयेत् मैत्रचित्तः मद्दा भवेत्॥

यव्येषां स्वलितं पश्येद्दोषांस्तेषां न कीर्तयेत्।

यादशं कार्किति नर्म तादशं लप्टस्यते पालं॥

रिमतेन मुख्यन्द्रेण वृद्धेषु नवकेषु च।

पूर्वाभाषी भवेजित्यं क्तमानम्य मर्वतः॥

चोवीः पिण्डपतिभ कुर्णातेषाननुयकं।

एवं चित्तं प्रदृध्यास्तं मर्वे भेध्यत्ति नागका। इति॥

यस्य च बोधिचित्तोत्पादिके गोर्यं प्रमादश नोत्पर्यते । तेन स्वडर्गतिप्रपातभयर्-नार्य दष्टादष्टप्रामोत्वानुभवनार्य स्वाचित्तनालुपप्रमाद्नार्य चित्तकाल्यताचित्तकर्मण्यता प्रतिलाभार्यं च यद्यार्प्रणङ्ख्यूके बोधिचित्तोत्पादिकगुणा भगवदार्यमेत्रेवेणाचार्यमुघनम-धिकृत्योदावितास्तवा भाविषतच्याः॥

र्णे दृष्ट्व जर्न्याधिपीडितान् प्राणितो द्वव्यक्रतेर्वहुतान् । जन्ममृत्युभयकोक्षतापितीन् तेष भ्रीर्यं चर्ते कृषाजयः ॥ द्वव्यव्यक्षपरिपीडितं जगत् दृष्ट्वं पज्ञगतिचक्रमण्डले । ज्ञानवञ्जनयमेष ते दृष्टं दुष्ट्वयक्षगतिचक्रभेदनं ॥

<sup>1)</sup> MS \*hiti. The marg. adds Lurmus te, which looks like an emendation by some reader who did not understand the form in the text. Cf. Childers s. v. karoti.

The slightly involved syntax is summarized by a note in the margin: tena prasādād [i-]gunā bhāvyā iti yogaḥ.

<sup>3)</sup> Metre: Rathoddhatā.

<sup>4)</sup> tāpinaņi H (v. p. 34, n. 4) fol

<sup>5)</sup> teshu H.

<sup>6)</sup> drshta H

रागदोपत्पादाण्वाप्तात्रपटकं दष्टिसंगवङ्गकतसंकृलम् । सत्तत्तेत्रपरिशोधनार्थिकः प्रज्ञलाङ्लद् ग्रंगेषते ॥ गोर्वियगर्नाणपं तगत् प्रतचनुरुतनष्टदेशिकं। तस्य नेम दिण[56 a]दैणिकः प्रभुः सार्धवारु डागतो भविष्यति ॥ तात्तिधर्मत्रिविमोतवाँकृतो ज्ञानखदुरिपुत्तेरणधर्पकः। ħ प्रस्तं चभवस्य द्यक्तो देशको कि तमतो भविष्यति॥ धर्मनात्र समुदान्वैत्ययं ज्ञानमागरपत्रे सृष्टिनितः। शासिर्ववर्दीपनायवाः कर्णधार् त्रिभवार्णवे म्रयन्॥ ज्ञानर रिमप्रणिधानमण्डलः सर्वमत्रभूवनावभानकः। धर्मधातुममने मनुद्रतो बुडमूर्य समुद्रेश्यते धपन् ॥ 10 मैत्रिचन्द्रनतगाधिजीतलः सर्वस्वसगचित्तसुप्रभः। प्रक्राधर्मपरिपूर्णनएउंलो बुद्धचन्द्र ममुदेश्यते भ्रयम् ॥ म्राणये द्वतले प्रतिष्ठितो बोधिचर्य मनुपूर्व उद्गतः। सर्वधर्मरतनाकरो स्वयं ज्ञानमार्यरो भविष्यति ॥ बोधिचित्तभन्नगेन्द्रसंभवो धर्मधातुगगने समुद्रतः। 15

<sup>1)</sup> B2, who cites M. Vyutp. only for this form connects it with sthanu. Cf. Pali.

<sup>2)</sup> kam esa II.

<sup>3)</sup> A curious form, metri gratia, for ohavidyao; cf. Dh.-s. p. 49 § 67.

<sup>4) °</sup>darçanapr° H.

<sup>5)</sup> Dh.-s. § 73.

<sup>6)</sup> oputta H.

<sup>7)</sup> oru A.

<sup>8)</sup> Cf. Childers s. v. bhavo.

<sup>9)</sup> osanah H.

<sup>10) °</sup>dhātugagamahāprabho H.

<sup>11)</sup> paksha marg. — a gloss suggested by the metaphor of the moon

<sup>12)</sup> nāgarājaprabhavā meghā varshanti, marg.

5

धर्ममेघयुगपत्प्रवर्षणीः सर्वशुक्तपलशस्यवर्धनः ॥ शृद्धि वर्त्ति त्रिमलत्तमोऽप्यक् मैत्रिस्नेक्स्मृतिभावनं दृष्टम् । बोधिचित्तविमलाग्रिमुप्रभम् धर्मदीप मनुङ्गालिष्यति॥ वोधिचित्तकाललः कृपार्ब्द्रो मैत्रपेशिर्चलाशयो घनः। बोधि मङ्गमनुपूर्वसंभवो वुद्धगर्भ मृपू संप्रवर्धते ॥ पुष्रयगर्भमभिवर्द्वपिष्यति प्रज्ञगर्भनभिज्ञोधिषष्यति । ज्ञानगर्भ समुदेश्यते स्रयं यादृशः प्रशािधिगर्भसंभवः ॥ ईदृजाः करूपांमेत्रधिर्मताः सत्वमोचन मैतो व्हिताजयां । इर्लभा ज्ञाम सदेवनानुषे वादशो सप् विश्हमानसः॥ ईद्शाशयसुनूलसंस्थितो ईद्दशो दृढप्रयोगवर्ष्टितः। 10 ईद्रणिस्वभवकारनप्रभो ज्ञानवृत्तपलदः सुद्धर्लभः॥ एष सर्वगुणसभवार्थिकाः सर्वधर्मपरिष्(६६ ५)च्छ्नार्धिकाः । सर्वसंगयविदार्गार्थिकः सर्वमित्र भन्नते चतन्द्रितः॥

<sup>1)</sup> one H.

<sup>2) °</sup>ddha II

<sup>3)</sup> The t is doubled metri gratia apparently. Mala = Tib.  $\frac{9}{3}$  (68. a 7). Cf. Jäschke p. 262.

<sup>4)</sup> ottamoham H.

<sup>5)</sup> ujiv as a short syllable is strange even in a Gāthā-passage: but the reading is confirmed by the Tib. 뭐도'라' ... 먹지자결국 In H. the text has been. altered; it appears now to read dharmadvipa-maitra ya janayishyate.

<sup>6)</sup> ayam says the marginal glossator, more reasonably than Ruj. Mitra, pref. to Lalitav. p 31 ('ayu for eshah').

<sup>7)</sup> jñānag° II.

<sup>8)</sup> ıcchāpūrvam bhāshalah satvamocanasya marg.

<sup>9)</sup> kalyāņamitrāņi bhajate marg. (recent hand).

<sup>10)</sup> trishna H

एष मार्किल्लोशसूदनो एष दृष्टिमललोशिशोधनः। एष सर्वनगमीनणोखतो एष ते सर विशेष पणिउतः॥ -एष डर्गति विशोधियण्यति स्वर्गमार्गम्यदर्शयिष्यति । मोत्तमार्गमुपनेष्यते जगद् यादशे गुणपये प्रतिष्ठितः ॥ एष सर्वतडुष्खमीचको। 5 एष सर्वगतिसीष्यदायकः। रुष सर्वभयपाशहेदको । भेष्यते भवगनीनिसुदन । इति ॥

एवमनया भावनयानर्धविवर्जनं मुक्तरं भवति । तथाध्याशयसञ्चोर्नमूत्रेज्य्यनर्थवि-10 वर्जनमुक्तं । चतुर्भिर्मेत्रेय धर्मैः समन्वागतो बोधिसत्वयानिकः पुत्रलः पश्चिमायो पञ्चश्-त्यां संदर्भविप्रलोपे वर्तमाने उत्ततोऽनुपक्तः स्वस्तिना परिमोहयते ॥ कतमैश्रत्रिः। म्रात्मस्खिलितप्रत्यवेत्तपात्या । परेषां बोधिसत्वयानिकानां पुद्रलानामापत्त्यचीद्नत-या । मित्रकुलभिताद्कुलानवलोकनतया । ग्रमनस्कवचनप्रतिविर्मणतया । एभिमैत्रेय चतुर्भिरिति पूर्ववत् ॥ अपरैश्चतुर्भिः । कतमैः । अल्पस्रुतसवपरिवर्जनतया । पर्षर्नुपादा-15 नतया । प्रात्तशय्यासननिषेवणतया च । म्रात्मद्मशमथयोगम्नुयुक्ततया च । एभिञ्चतुर्भि-रिति विस्तरः॥

प्नर्जेवाक्। ऋदिकार्मकेण मैत्रेय बोधिसबेन प्रज्ञावलाधानप्राप्तेन लाभसत्कार्प-रिवर्जितेन लाभसत्कारदोषदर्शिना भवितव्यं ॥ पे ॥ संगणिकारामपरिवर्जितेन संग-

<sup>1)</sup> bhaya A.

<sup>2) °</sup>dano H.

<sup>3)</sup> bhāvatini H.

<sup>4)</sup> See p. 88, note 6.

<sup>5)</sup> This form found hitherto in Sk. lex. only (cf. Zachariae, Die ind. Wörterb., p. 24, n. 9). For Pali cf. Childers s. v. sotthi sub fin.

<sup>6)</sup> Correct to oyoganuyo?

णिकारामदोषद्र्शिना भवितव्यं। भाष्यारामपरिवर्जितेन भाष्यारामदोषद्र्जि[57 1]ना भ-वितव्यं । निद्रारामवर्जितेन निद्रारामरोषद्धिना भवितव्यं । कर्मारामवर्जितेन कर्मारा-मदोषद्रिः ना भवितव्यं। प्रपञ्चारामवितिन प्रपञ्चारामदोषद्रिः ना भवितव्यं ॥ पे ॥ इक् मैत्रेप बोधिसत्नेन मक्तासत्नेन रागसंजननो सामसत्कारः प्रत्यवेत्तितव्यः । स्मृतिविधसन-करो लाभसत्कारः प्रत्यवेतितव्यः। लाभालाभतया उन्नामावनामकरो लाभसत्कारः प्र- 5 त्यवेत्तितव्यः । मोक्होत्पादनो लाभसत्कारः प्रत्यवेत्तितव्यः । कुलमात्सर्वाध्यवसानो लाभसत्कारः प्रत्यवेद्गितव्यः। ग्रात्मार्धनिष्पाद्नतया शाखोत्पाद्नो लाभसत्कारः प्रत्य-वेत्तितच्यः । चतुरार्यवंशपरिवर्जनतया म्राद्धीक्यानपत्राप्यसंजननो लाभसत्कारः प्रत्यवे-वितव्यः । एवं सर्ववृद्धानुन्द्वानो लाभसत्वारः प्रत्यवेवितव्यः । मानमदोत्पाद्नो लाभस-त्कारः प्रत्यवेनितव्यः । गुद्रणानवनाननो लाभसत्कारः । मार्पत्तो लाभसत्कारः । एका- 10 त्तप्रमाद्मूलः कुशलमूलापक्राणो लाभसत्कारः । विव्युचक्राणनिसद्गो लाभसत्कारः । वक्रपलिगोधपत्तिगुर्हो <sup>(3)</sup>मित्रकुलभितार्कुलावलोक्ते रीर्मनस्यसंत्रननः । वृद्धिविधाम-षो लाभसत्कारः प्रियवस्तुपरिपाननतया शोकभाजनो लाभसत्कारः । चतुःस्नृत्युपस्यान-संगोषणाः पुक्तधर्मद्ववंत्रोकरणाः चतुःसम्यकप्रकार्णपरिकाणकरणो लाभसत्कारः । सद्य-भिज्ञापरिकाणकर्णः ' पूर्वे सत्कारपश्चादसत्कार्करणः ' स्रमित्रसत्कर्णमित्रप्रकाणो 15 लाभसत्कारः। पराभिसंधानतया गणियासर्थः । ध्याना[57 b]प्रमाणपरिवर्जनः । नर्क-तिर्यग्योनियमलोकप्रपातनो लाभसत्कारः । देवदत्तोद्रकसमाचारो लाभसत्कारः प्रत्यवे-त्तितव्यः ॥

<sup>1)</sup> The Tib. (69 b. 1) renders this word here and below (57 b) by  $\mathbb{R}^{3}$ , the ordinary word for caste or family.

<sup>2)</sup> These two forms have hitherto been attested by the M. Vyutp. (civ. 50, 51) only.

<sup>3)</sup> Supra p. 100, note 2.

<sup>4)</sup> Dh.-s. 44.

<sup>5)</sup> Ibid. 45.

प्रदोष वर्धे ति वितर्क उत्सदा। एतेन दोषेण न तत्र राजते ॥ न वर्धते चापि श्रुतेन भितः। म्रप्तामलेष् रतिं जनिवा। तस्मात् [68 a] परित्यव्य म्रपुक्तमलान्। Б धर्मे रितं विन्द्धं नित्यवालम् ॥ सक्रम्रशो ४ष्ठानि मपा स्वकानि । त्यक्तानि बोधिं प्रतिकाङ्ग तर्कि। न चाहिन तृप्तः शृणुनान धर्म । ते खेदनेष्यति शृषोत्तं धर्मम् ॥ 10 मर्वेण मर्व परिवर्जनीया। त्रपुत्तमलाश श्रशिष्टमलाः। धर्गे बरे तत्र रति जनेष । यो दर्लभः कल्पजतेरनेकैः॥ वने वसत्तेन गुणार्धिकेन। 15 परस्य दोषा न कि वीवितव्याः। मकं विशिष्टो मक्मेव श्रेष्ठो। न एव चित्तं समुपादनीयम् ॥

<sup>2)</sup> Compare p. 61, note 1.

<sup>3)</sup> So I propose for the unmetrical criumana repeated here in the MS.

<sup>4)</sup> For outpādo through an intermediate form (cf. Pali) ouppādo; or from oā-dā?

गदो यगं सर्वप्रगार्गूलो । न सोनगित् ग्रवगन्यितव्याः। यनपूर्व एयो इक् शासनस्य। नेकेन बन्मेन लगेत बोधिम्॥ धत्रेव भाष्याराममधिकृतयास् । 5 यगीर्यो भौति मृतेन गती। वित्राद्गलेषु निविष्ट गोति। गुषितमुतिशापि घनेप्रजन्यो । भाग्य रगत्तस्य हो कि दोपाः॥ यव्यातगचितात मुद्धर् शीती । 10 चिनं न कायश प्रमद्य भौति। उद्याननामानि चहनि गङ्का। भान्ये रूनतस्य क्षे व्हि दोषाः॥ सहर्गचितात् प्रणष्ट् बालः। मनार्वाणी भोति ग्रम्बिग्धवितः। 15 विश्वम्यनायाः शुग्याद्य हरे । भाज्ये रनसस्य उने कि दोषाः॥ ग्रगीरवी भीति सहा गृहणां।

<sup>1)</sup> bharati MS.

<sup>2)</sup> Tib. ANTICONIC TO b. 6). mushita-cruti must be taken (if indeed the reading is correct) as formed on the analogy of mushitasmrti a form occurring both in classical and Buddh. Sanskrit. With asamprojanya, also a new form, cp. Pali sampajanna.

<sup>3)</sup> Margin: a.. utkarshāpakarshavitarkabahulaļi. The Tib. however appears to understand the passage as referring to pride (()) and its reverse.

पलिगोधनस्तिषु रतिं जनिता। ग्रसारस्यायी परिकीगाप्रज्ञी। भाष्ये रमत्तस्य उमे कि दोपाः॥ म्रमानितो देवगुणैः स गोति। नाप्यस्य तस्मिन् स्पृक् संजनित । 5 प्रतिसंविदाती भवती विक्रीनी। भाष्ये रमत्तस्य इमे क् दोपाः ॥ परिभाष्यते चापि स पणिउतेभिः। ये कचिद्स्ती पृथकायसाती। निर्ग्वनं जीवित तस्य भोती। 10 भाष्ये रमत्तस्य उने कि दोषाः॥ स शोचते कालु करोतु वालः। प्रतिपत्ति कीनोशिस्न विनय कुर्या। मुद्ध व्हितो भौति ग्रलव्यगाधो । भाष्ये रमत्तस्य [58 b] इमे व्हि दोषाः ॥ 15 चलाचलो भोति तृषां पद्यिति । विचिवित्सते एवमसी न संगयः। न तस्य जात् दृष्ठ वृद्धि भोती। भाष्ये रमत्तस्य उमे कि दोषाः ॥

<sup>1)</sup> Cf. supra p. 100, note 2. The glossator adds  $g_1\bar{a}maj\bar{a}la$  (does he mean  $indraj\bar{a}la$ ?),

<sup>2)</sup> Bahubhāshitri marg.

<sup>3)</sup> Hitherto found in the form osamvid only: but of Pali paţisambhidā.

<sup>4)</sup> kalam kurtan marg.

<sup>5)</sup> evan me bhavehyatīti pratishthā marg. This usage of qādha is best explained, perhaps, by the meaning 'Verlangen' (lipsāyām) quoted in B. R. from Lexx. only. The Tib. (71 a. 8) renders the word simply 775' 'bottom, depth'.

नटा पद्या तिष्ठति रङ्गमध्ये । यन्यान शूराण गुणान्त्रभाषते । स्वयं च भोती प्रतिपत्तिकीनो । भाष्ये रनतस्य उने कि दोषाः ॥ शहरा सो भोति लघुर्निएणः। 5 पनः पनगारभने विवादग्। सो हारती यार्वधर्गस्य भोती । भाष्ये रमत्तत्य स्मे कि दोयाः॥ तंदाः व्यते सत्कृत ग्रत्यस्थानः। प्रकल्पते विप्रकृतो यज्ञानो । 10 कविवंदा चचलचित भोती। भान्ये रुगत्तस्य इने व्हि दोषाः ॥ वे ॥ र्गानत भाष्यास्य चित् पि कालं। न विन्दते प्रीतिनिक्तिनारीष्यं। वर् कि एकत्य पर्त्य चित्तना। 15 प्रीति परे पत्र लभेर्यताम्॥ नेत्वचे सार्गिकास्ति किचिन्-। नध्येऽस्ति तत्सार् सुप्रेनणीयः। भुका तचं नेक पुनः सराकां। लब्धुं नरेगोतुरमं प्रधानम्॥ 20

1) anyesham Bhamadiçaranam marg.

<sup>2)</sup> The metre would require a correction to -dhrama- (adhr being allowed in this verse) or -dhama-, both of which occur in the Açoka inscriptions. 3) sa- is merely intensive; cf. sacet. The Pali sasakkam, acc. to Ch., is adverbial only.

पवा वचं तहद्वेकि भाष्यं। यवा रसस्तहदिकावर्चिता। तस्गाह्मि भाष्ये तु रृतिः विकाय । चित्तेष मर्चे सद ग्रप्रमत्ताः॥ निक्रारागमधिकृत्याक्। 5 गक्ज सो वर्धात गोक्जालं। विचिवित्सको भाति स दृष्टिप्राप्तः॥ दष्टीकृतान्यस्य बह्दनि भोत्ती । यस्मान मिहे अभिर्ति प्रयाति ॥ प्रज्ञा च तेषां भवती मुडुर्वला। 10 परिक्रीयते बुह्नि न तस्य भौति । ज्ञानाञ्च सी कीपति नित्यकालं। यस्मान मिद्वेशभिरति प्रवाति॥ कुतीर् यत्ती मलती मप्रती अनुष्य मवतीर लगेति तस्य । विक्ठियसे च वने वसत्तं पस्मान मिद्रे अभिरातं प्रयाति ॥ 15 क्शलेन चितेन सदा अनिर्धको । धर्में च क्रन्दों न कि भोति तस्य। चयर्मकायम् स भौति भूयो यस्मान निद्धे अभिरत्ति प्रयाति ॥ सदर्महरूदेन विक्तिनगूढः परिक्तेपते सर्वगुणोक्ति वा[59 a]हाः। शुक्तं च घातेति तमोऽधिगच्छती । 20

<sup>1)</sup> prajñāmāndyāt marg.

<sup>2)</sup> vighātīni marg.

<sup>3)</sup> prajñātah marg.

<sup>4)</sup> Scan otāra; cf. Pali.

यस्मान मिद्रशीरतिं प्रवाति॥ श्रविशारदी भौति प्रलीनचितः। प्रामोग्व तस्वी भवती न नित्यं । निह्नपापयस्तः जिच्छिलाङ भोती । गरगान गिहेशीगुतिं प्रयाति॥ ţ, यातमा तु ज्ञात्वा च बुर्साद्यासः ईर्चापते वीर्पवलैरूपेतान् । चीर्यान्वितानां च चवर्ण भाषते परनान मिहेरशिर्ति प्रवाति ॥ वे ॥ गत्सर्वद्रव्यस्य तगस्य नागनं । ग्रपावपरिवर्शननाय गूलं। सर्वेष्टि बुद्धिर्छ महा प्रशस्तं। 10 तं चीर्पमार्थे सततं भगस्य ॥ वर्नाराननधिकृत्यार् ॥ मुङ्वंची भोति गुद्रिभ चोद्तिः। प्रद्तिणं गृह्णित नान्शासनं । विषयगोलम् म भौति विष्रं । 15 दीया ग्रगी कर्गाते भवति ॥ उत्कापिडतों भोति स नित्यकालं । गृरुस्यकर्गाणि सदा विधित्तपन्। ध्यानप्रकृषिश न तस्य कृत्यं। दोषा ग्रगी कर्मरते भवति॥ 20 तीलका संज्ञायति तस्य रागो। रसारसेषु यांसतः स गूर्व्हितः।

<sup>1)</sup> çeshakarmakarane marg.

न तप्यतेऽसात्रितरेतरेण। टोपा ग्रगी वर्नरते भवति ॥ गक्त्या च गोती परिपाय तुष्ठी न इष्टितो भोति तथा विकोनः। मंनीर्ण भीनी संपद्येत गईभी। ū दोषा धनो कर्नाते भवति ॥ वे ॥ दिवा न रात्री च ग्रनन्यचित्रो। भक्ते च चोडे च भवत्यभीहणां। स्वनर्धिको भोति गणैः स सर्वरा। रोपा ग्रनी वर्नरते भवति ॥ 10 यात्यान्यसी पृद्धति लीचितानि । यग्तानविश रतिं प्रवाति। प्रक्तिश गर्लैः स न विन्दते रति। रोषा युनी कर्नारते भवति ॥ पे ॥

यय खतु मैत्रेयो वोधिगत्नो मर्गसत्नो भगवत्तर्गत्वोचर्। सुपर्गत्तप्रवास्ते भगवन् 15 वोधिसत्ना भविश्वति विक्तिप्रवा वे अप्रधर्मान् वर्गयिता क्विनानि वर्माणवार्ष्टस्यते ॥ एवमुक्ते भगवान्मैत्रेयं वोधिमवं गक्तमत्वमेतद्वोचत् । एवमेतन्मैत्रेय । एवमेत्यवा वद्सि [59 b] मुपर्गत्तप्रवास्ते वोधिसत्ना भविष्यत्ति वे अप्रधर्मान्परिवर्शयता क्विनानि कर्माणवार्ष्टस्यते । स्रपि तारोचयामि ते मैत्रेय प्रतिवेद्यामि ते । न ते वोधिसतास्तवागत-

<sup>1)</sup> Apparently to be scauned as dissyllable, if the reading be correct

<sup>2)</sup> Sayath $\bar{a}$  is the form (cf saced) postulated by Trenckner (apud Childers 478) as the original of Pali scyyath $\bar{a}$ ; though of course sa may be here simply the pronoun.

<sup>3)</sup> Evidently a proverbial phrase for 'food and raiment'. Cf Saddh.-P cited by B. R s v. coda.

जासने प्रस्निता येषां नास्ति योगां नास्ति ध्यानं नास्ति प्रकृषां नास्त्यध्यपनं नास्ति वाद्यम्यपर्पिष्टिः। याप तु गेन्नेप ध्यानप्रकृषणप्रभावितं तवागतज्ञासनं ज्ञानसंस्कृतं ज्ञानसगार्क्तं यिगयोगप्रभावितं। न गृक्तिजर्गात्तवेषाप्त्यप्रभावितं। ययुक्तयोगानानेतत्कर्म संसार्गागरताना पडत वेषाप्त्यं लीतिकक्त्रकृत्यपालगोधः। न तत्र वोधिसवेन स्पृक्षे- व्याद्यितव्या। सवेन्नेत्रेप वेषाप्त्योगिस्तो वोधिसवः मसर्व्यपेः स्तृपेरिमं त्रिसाक्ष्य- मक्तास्त्रं लीताधातुं पूर्पन् । नाक्ं तेनाराधितो भवेपं न गानितो नापि सत्कृतः॥ वे॥ तत्रं ज्ञान्यूद्यंपः पूर्वात् रायोद्याप्त्यक्तिं विधिसवेः। सर्वेस्तिरेकस्योद्देशस्वाध्यायान्यं प्रमुक्तस्य वोधिसवन्योपस्यानपरिचर्या कर्णाया। ज्ञान्यूद्यंपप्रभाषिश्चोद्देशस्वाध्यायानि पृक्तर्यं वोधिसवन्योपस्यानपरिचर्या कर्णाया। ज्ञान्यूद्यंप्रभाषिश्चोद्देशस्य प्रतिनंत्रपनानिपुक्तस्य वोधिसवस्योपस्यानपरिचर्या कर्तव्या॥ विभागतित्वर्यः क्तानानार्यः क्तानानार्यः क्रिते वोधिसवेन वोधिसवस्योपस्यानपरिचर्या कर्त्वया॥ विभागतित्वर्यः क्तानार्यः क्रिते विभागतिव्यक्तिन विभागतिव्यक्तिन प्रज्ञानिविद्यानिति॥

प्रपद्मानागधिकत्यारु '

ग्रहातणीं तस्य न भीति हरे ।

15 वणसंपर्व नत्य न भौति मेरा।

एते घनवा स्य भवति नित्यं।

द्दीया धनी तस्य प्रयज्ञवारिगाः॥ पे ॥

द्रीयानिनान्सम्यगचेत्य पणिउतः सर्वान्प्रपद्यान्यर्विवर्त्वपीत ।

मुलभा सनर्वा कि प्रप[00 व]चचारिणाः।

20 तस्मात्प्रपञ्चन न संवर्धेत ॥

<sup>1)</sup> I retain here (cf. contra 50. 15, 55. 6) the MS. reading, finding some authority (Maukha ap. Zachariae, Beitr. ind. lex. p. 82) for the form.

<sup>2)</sup> Supra p. 2. 1, 4; cf. M. Vyutp. cxx. 1.

<sup>3)</sup> Dh.-s. § 134.

यायाच्छतं योजनकं परं वरं। यत्र प्रपन्नो स्तिप विद्यको वा । न तत्र वासं न निवेतु कुर्वान्मुद्धर्तनात्रं स्तिव पत्र लोगः॥ नार्वारिवंबाः प्रत्रतिता गुणार्थिवा। गा विप्रक् कुर्वय इस्तचिताः। Б न बोर्शस्त तेत्रं न वापिर्वाणिया। स्युर्वस्य ग्रंथाय प्रवश्च एते ॥ न पुत्र धीता न च वोर्शस्त भाषा । न चात्य मित्रं न च बन्ध्वर्गः। दास्यो न दासा न च ईश्चरत्वं। 10 मा विग्रक् कुर्वय प्रव्रतिया॥ कापायत्रस्त्राणि गृक्तित्र स्रद्या । जातप्रजातिर्द्ध निषेवितानि । गात्तप्रजाता उपजात भोव। प्रपञ्च वर्जित्व जनेय तालिम् ॥ 15 म्राशोविपात्रतय रौद्रचितान्। नर्काञ्च तिर्वग्विपयो पगस्य। प्रपचचारस्य न गोति हुरे। तस्माहि दात्ती जनवेत वीर्यम् ॥ वे ॥ इमेन योगेन सभेत गृहिं। 20 त[प]पित कर्मावरणं ग्रशेपं। धर्षेति मारं सचलं सवाक्नं यो धीरु तस्यैव जनेति ज्ञातिम् । इति ॥

1) Apparently for syāt (Pali siyā, Açoka siyā).

<sup>2)</sup> pa added in margin; but the whole line seems corrupt as regards metre.

संतेपतस्तत्रानर्घविवर्धनमुक्तं । तस्मात्तिक् मैत्रेप वोधिसत्वयानिकेन कुलपुत्रेण वा कुलडिक्ता वा पश्चिमायां पञ्चणत्यो सद्धर्मप्रलोपे वर्तमाने अत्ततमानुपकृतेन स्वस्तिना परिमोक्तकामेन सर्वकर्मावरणानि वपितुकामेनासंसर्गाभिरतेन भवितव्यमर्णयवनप्रा-त्तवासिनानभिगुक्तसत्वपरिवर्धितेनात्मस्खलितगवेषिणा प्रस्खिलतागवेषिणा तुष्णी-भावाभिरतेन प्रज्ञापार्गिताविक्तराभिरतेनेति॥

सार्थर लमेखेऽप्यनर्थवर्जनमुक्तं । तात्रित्पाडाय च्रति यावदस्य कार्यस्य प्राप्तिर्भव-ति । स्रन्यत्र येषु स्थानेषु चएडा वा कुद्धारास्तरूणावत्ता वा गावः प्रकृतिद्वःशीला वा तिर्यग्योनिगता । विदेठनार्भिप्राया वा स्वीपुक्त्यदार्कदारिका बुगुप्ति[00 b]तानि वा स्यानानि । तानि सर्वेणा सर्व वर्जयतीति ॥

10 म्रनेनितर्हार्शतं भवति पह्छे शिष वाधाकर् एवंविधे<sup>(व)</sup> तर्वर्जपत म्रापत्तिर्भव-तीति॥

यय परेवमाग्वनर्ववर्ज्ञनमुक्तां केभैतल्गम्यते सर्वनिष्पालस्यन्दवर्जनात् । पालमत्र परार्वे । तदर्वे यः स्यन्दो न संवर्तते । स निष्पालबादर्जयितव्यः ॥

यया चन्द्रप्रदीपसूत्रे कायसंवर्मध्ये पद्यते। न कृत्तलोलुपो भवति न पादलोलुपः 15 कृत्तपादसंपत इति॥

<sup>1)</sup> pañcās° MS. I have again followed the Tib.; see p. 88, n. 6.

<sup>2) °</sup>karam evamvidham, MS.

<sup>3)</sup> satvārthaļ corrected to parārthaļ. The Tib. (73. b. 7) প্রত্তি confirms our reading.

<sup>4)</sup> syanda (syandana p. 119.1) apparently = 'waste, streaming away'. The Tib. has \(\sum\_{\text{T}} \subseteq \mathcal{T}' \subseteq \text{cleaning away', 'removal'; compare the beginning of Chapter VI.

<sup>5)</sup> Hitherto in lexx. only; M. Vyutp. cix. 20. cited and corrected in Böhtl 26 Nachtr. Cf. Pali dutthulla.

10

मार्यधर्मतंगीतिसूत्रे तु यवा बोधिसवानां परार्थाद्नयत्वर्म न वात्पते । तथा स्पष्ट-मेव परिदोषितं गत्विश्वास्त्रप्रायन् बोधिमवानां काषकां परिक्राखिद्वाद्वर्म परिक्राखिन्मत-स्कर्म तत्सर्वे सवावितितं प्रवर्तते मङ्गकरुणाधिपतेषं मृत्रक्तिताधिष्ठानिनिर्मतं सर्वसव-ग्वेतसुखाध्याणयप्रवृत्तं । म एवं क्तिग्रायः एवं संत्रीभवति । ता गया प्रतिपत्तिः प्रतिप-त्तव्याया सर्वसवानां क्ति।वक् सुखावक् च ॥ पे ॥ ग्रायतनेषु प्रून्यप्रामवत्प्रत्यवेत्रणा ६ प्रतिपत्तिः । न चायतनपरित्यागं स्पृक्त्यतीति ॥

म्रार्यगगनगञ्जमूत्रेऽप्युक्तं । तत्त्ववापि नाग क्वितान्गारुतः प्रविशित । एवमेव यतो यत एव चित्तस्य क्वितं भवति ततस्तत एव गारो अवतारं लगते । तस्गातसदाक्वित्वचित्तेन वोधिसत्तेन भवितव्यं । तत्रेयमिक्वितिता पदिदं सर्वाकार्यनायाः शृन्यतायाः परिपूर्िरिति ॥

का पुनिर्गं सर्वाकार्वरोपेता श्रृन्यता 'येयं वोधिसवर्वाया श्रपरित्यागेनाभ्यस्यमा-ना ' श्रभ्यस्ता वा ' सर्वशावंशृन्यता । एषा च रहाचूडसूत्रे विस्तरेगााष्ट्याता ॥

तवात्तयमातम्त्रे अपि दर्शितं । पापका[ा गोनामकुणलानां धर्माणां प्रकृणाय क्र्द्ं जनगतोत्यत्रे प्रस्तावे पानि चान्धानि पुनः कानिचिद्न्धान्यपि चित्तवितेषकराणि यानि समाधिस्त्रन्धस्य विपत्नाय संवर्तते । चयमुच्यते समाधिवपत्तः । याविद्ने उच्यते पा- 15 प[का] ध्रुक्शला धर्मा इति ॥

णितासमुचये शीलपार्मितायाननर्थविवर्जनं पचनः परिच्छेदः॥ ॥

<sup>1)</sup> A form new to Skt.; but see Ch. s. v. adhipateyya.

<sup>2)</sup> Hitherto in lex. only, «Erfüllung» Mahāvy utp. 244. 71 Richtig Pali pāripūrī», Böhtl.<sup>2</sup> Nachtr.

<sup>3)</sup> M. Vyutp. xxxix. 2.

10

रवनेताभिः स्मृतिभिर्निष्पालस्यन्द्नवर्तनं सिध्यति । मा च स्मृतिस्तीव्राद्रराद्ववेत् । तत्राद्ररः कार्येषु स[६। ७]र्वभावेनाभिगुख्यंन् । ग्रवज्ञाप्रतिपतः । ग्रवं चाद्ररः जनव्रमान्हात्म्यं ज्ञाता तात्पर्येण ज्ञावते । वस्तावद्यं ज्ञाने नाम । य ग्रावीत्वयमितमूत्रे जमथ उत्तः ॥

तत्र वातमा शमयात्तयता। या चित्तस्य शासित्त्पशासिर्वित्तेपकेन्द्रियसंपमः। सनुइतना । सनुत्रक्तता स्रचपलता सच्चलता सीन्यता गुप्तता कर्गणयता यात्रानेपता एका- इ
यता एकारामता संगोणाकावर्तनता विवेकरितः कायविवेकिश्चित्तार्विथमो उर्णयमुख्यनामकार्ताल्पेच्क्ता । यावरीर्यापयगुप्तिः कालचता समयवता मात्रज्ञता नुक्तिवता।
सुभर्ता सुपोपतेत्यादि॥

िकं पुनर्ह्य जनह्य नाकृतन्यं पद्मार्नज्ञानजननर्जाक्तः । पहनात्मनाकितो पद्मार्ते प्रज्ञानातीत्यवरूनमनिः॥

गयोक्तं धर्मसंगानां । सनाव्हितननमा पयागृतद्र्शनं भयति । ययागृन्दर्शनां व्योधसत्त-स्य सत्तेषु मक्त्यास्ता प्रवर्तते । एवं चास्य भयति । इदं मया मनाधिनुत्वं सर्वधर्मययाभू-तद्र्शनं च सर्वसत्तानां निष्पाद्वितव्यं । स तया मक्तिक्रमणया मंचीव्यमानो अधिजीलनधि-चित्तनिधप्रत्वं च जित्तां परिपूर्या चतुरां सन्ययसंत्रोधिमिनिसंबुध्यते । तस्मान्मया जीलसु-स्थितनाप्रक्रम्येनाजिश्रिलेन भिवतव्यमिति । इदं जमयमाक्तात्म्यमात्मनः परेषां चानसापा- 15 पादिद्वः खसमितिक्रमानसलीकिकलोकोत्तरमुखसंपत्प्रकर्षपार्प्रात्यात्मक्रमवगम्य तद्भि-लापेणातापो भाविषतव्यः । स्रादीसगृक्तस्यतिष्ठति । उपस्थितस्मृतिर्निज्यलं वर्ज्ञपति । स्रादरी भवति जित्तासु । तेनापि स्मृतिस्पतिष्ठति । उपस्थितस्मृतिर्निज्यलं वर्ज्ञपति ।

<sup>1)</sup> See p 26 note 3 and add ref. to Burnouf, Lotus p. 289 and Vaijayanti p. 111, 187. The present abstract form is new.

<sup>2)</sup> B. and R refer to Cat. Br. 11. 5.7.1 (= Weber p. 867) only.

<sup>3)</sup> For this group cf. M Vyutp. (126. 41-43)

<sup>4)</sup> Hitherto in M. Vyutp. (126.28) only.

<sup>5)</sup> This paragraph is cited in the comm. to the Bodhicary avatara, Ch. IX, (ed. de la Vallée-Poussin, p. 237), with variants: asya camathasya... tasyātmāhito [for tasmāt samāhito?] and ouklavān munir iti. Compare ibid. p. 235.15: samāhita cittasya... yathābhūtaparijūānam utpadyata iti.

<sup>6)</sup> Cf. 117. 10 supr.

यश निष्यालं वर्त्रपति तस्यानश्री न संभन्न[62 ब]त्ति । तस्मादात्मभावं रक्तितुकामेन स्मृ-तिनूलनन्त्रिय्यं नित्यनुपस्यितस्मृतिना भवितव्यं॥

म्रत एवीप्रपरिपृच्छायां गृहिणां बोधिमत्रमधिकृत्योक्तं । तेन सुरामैरेवमखप्रमाद-स्यानात्प्रतिविर्तेन भवितञ्चनमत्तेनानुन्मतेनाचपलेनाचयलेनासंधात्तेनामुखरेणानुबरे-5 नानुहतेनोपस्यितिस्मृतिसंप्रज्ञन्येनेति॥ स्रेत्रेय च प्रत्रिज्ञतवोधिसवमधिकृत्योक्तं स्मृ-तिसंप्रजन्यस्याविनेप इति॥

तत्र स्मृतिः ग्रापर्तवयुरमूत्रे अभिक्ति। यया स्मृत्या सर्वेन्नेशानां प्राहुर्भावो न भ-वति । यया स्नृत्या मर्वनार्यानीणानवतारं न द्दाति । यया स्नृत्या उत्पर्धे वा कुमार्गे वा न पतित। यया स्नृत्या दीवारिवसूनया मर्वेपानकुणलानां चितवैनिमकानां धर्माणानवका-10 श्री न द्दातीयनुच्यते मम्यक्तमृतिरिति ॥

मंप्रतन्यं तु प्रचापारिनतापापुतं । चरंद्यरामीति प्रचानाति । स्थितः स्थितो उस्मी-ति प्रज्ञानाति । जयानः जयित इति प्रज्ञानाति । निष्यमो निष्यमो उत्मीति प्रज्ञानाति । वद्या वचा चास्यः कायः स्त्रितो भत्रति तया तथैय प्रज्ञानाति ॥ पे ॥ सीऽतिकामन्त्रा प्र-तिक्रागन्या संप्रतानंग्राही भवति । चालोकिते विलोकिते मीर्पा जते प्रमाहिते संघाटीपट्ट-15 पात्रचीवर्धारणे । चिति पीते खादिते निहान्तनप्रतिविनोदने घागते गते स्थिते नि-पर्षा मुप्ते जागरिते भाषिते तुर्णााभावे प्रतिसंलपने संप्रजानंद्यारी भवतोति ॥

<sup>1)</sup> ātmarakshāmūdalāraņam smṛtir iti marg.

<sup>2)</sup> Unnada is new to Skt.; though Ch. quotes a Pali unnala which the comm. explains by mānanaļam ukkhipitrā. Thus anunnada would differ little in meaning from anuddhata immediately following. The Tib. equivalent appears to be रो निर्म (76 a. 2) 'not furious' (?).

<sup>3)</sup> Cf. Bodhic. V. 33.

<sup>4)</sup> The MS, has ojānacārī here and onancāo just below.

<sup>5)</sup> Cf. Senart, Mhr. I. 418; and Diryar. 473.6.

<sup>6) &#</sup>x27;Dispelling'. Noun-form new in Skt.; though Ch. gives pativinodana.

5

जोलं कि समाधिसंवर्तनीयं ॥

यथोक्तं चन्द्रप्रदीपसूत्रे । तिप्रं समाधि लभते निर्देक्षणं । विषुद्धशीलेऽहिमवीनुणंस इति ॥ म्रतोऽवगम्यते ये मेचित्समाधिकृतवः प्रयोगास्ते शीलाक्तर्गता इति । तस्मात्समा-ध्यिर्घि[62 b]ना स्मृतिसंप्रजन्यणीलेन भवितव्यं । तथा जीलार्थिनापि समाधी पतः कार्यः तत्रैव सूत्रे वचनात् ।

ध्यानानुशंसेषु व्हि पठाते।

नासी गोति धनाचारी ग्राचारे मुप्रतिष्ठितः।

गोचरे चरते योगी विवर्जीत स्रगोचरं॥

निष्परिदाक्विकारी गुप्त इन्द्रियसँवत । इति ॥

एताभ्यां च जीलसगाधिभ्यागन्योन्यमंत्रधंनकराभ्यां चित्तकर्नपरिनिष्पत्तिः एतावती 10 चेपं वोधिसत्रज्ञिता यद्वत चित्तपरिकार्न । एतन्मूलतान् सर्वसत्रार्थानां ॥

उक्तं खार्वर्त्तमेषे । चित्तपूर्वङ्गमाद्य सर्वधर्माः । चित्ते परिज्ञाते सर्वधर्माः परिज्ञाता भवति । श्रपि तु

चित्तेन नीयते लोकः चित्तं चित्तं न पश्यति ।

चित्तेन चीयते वार्म शुभं वा यदि वाश्भम् ॥

15

चित्तं धमते उलातवत् । चित्तं धमते तुरङ्गवत् । चित्तं दक्ते देवाग्रिवत् ।

<sup>1)</sup> samādhaye samvartate marg.

<sup>2)</sup> Tib. 万百克자자자 (76 b 2). See Rh. Davids in J. R A. S. for 1898, and Lal.-v. apud Burnouf. Lot. 865.

<sup>3) °</sup>ন্নিন মানু o MS. I have preserved the ā of the MS. (cf. Pali), though elsewhere it is written with ă.

<sup>4)</sup> paridāha is new as a noun in Skt.: but cf. Divyāv. 420. c and Pali usage,

<sup>5)</sup> Vajracch. p. 40. 8 sqq.

चित्तं क्रिते मक्तम्बुवत् ॥ त एवं व्युपपरोत्तमाणि धित्ते सूपित्वितस्मृतिर्विक्रिति न चित्त-स्य वशं गच्क्ति । ऋषि तु चित्तमेवास्य वशं गच्क्ति । चित्तेनास्य वशीभूतेन सर्वधर्मा व-शीभवत्तीति ॥

तथार्षधर्मसङ्गीतिसूत्रेऽप्युक्तं । मितिविक्रमो बोधिसव म्राक् । योऽयं धर्मी धर्म इत्यु-चयंते नायं धर्मी देशस्थो न प्रदेशस्थोऽन्यत्र स्विचताधीनो धर्मः तस्मान्मया स्विचतं स्वा-स्यिषतं स्विधिष्ठितं सुसमार्ष्ट्यं सुनिगृक्तितं वर्त्तव्यं । तत्वस्य कृतोः । यत्र चितं तत्र गुण-दोषाः । नास्ति निश्चित्ततायां गुणदोषः । तत्र बोधिसव्यो दोषेभ्यश्चितं निवार्यं गुणेषु प्र-वर्तयति ॥ तद्वच्यते । चित्ताधीनो धर्मी धर्माधीना बोधिरिति ॥ म्रयं भगवन् धर्मं समा-दानः सुखाभिसंबोधाय संवर्तत इति ॥

10 म्रार्थगण्डन्यूक्सूत्रे ४पि वर्णितं । स्विचताधिष्ठानं सर्वबोधिसत्वंचर्पा [63 a] स्विच-ताधिष्ठानं सर्वसत्वपरिपाकविनयः॥ पे ॥ तस्य मम कुलपुत्रैवं भवति । स्विचत्तमेवोप-स्तम्भिपतव्यं सर्वकुशलमूलैः । स्विचत्तमेवाभिष्यन्द्पितव्यं धर्ममेषैः। स्विचत्तमेव परि-शोधिपतव्यमावर्णाप धर्मेभ्यः । स्विचत्तमेव [द]ढोकर्तव्यं वीर्पेणेत्यादि ॥

तषात्रेव मापारेव्यदर्शनाकुलीभूते म्रार्यमुधने रस्ननेत्राया नगरदेवतायास्तदर्शनार्ध-15 मिपमनुशासनी । चित्तनगरपरिपालनकुशलेन ते कुलपुत्र भवितव्यं सर्वसंसार्विषपरत्य-

<sup>1)</sup> This compound is new; the Tib. 직물 기계 agrees with the meaning 'examine', assigned to upapariksh in Divy-Index.

<sup>2)</sup> The abstract form is new; but cf. the niccittasamādhi of M. Vyutp. XXI. 34.

<sup>3)</sup> dharma MS.

<sup>4)</sup> Tib. 455 \\

<sup>5)</sup> The passage that follows is considerably abridged from the text as preserved in MS. H (see p. 34 note 4) ff. 226. a. 5 — 227. b. 7.

<sup>6) °</sup>prayuktena. H.

संवसनतया। चित्तनगर्गालंकार्प्रयुक्तेन ते कुलपुत्र भवितव्यं द्र्णीत्रशागतवलाध्यालम्बन्धः तया। चित्तनगर्परिशोधनप्रयुक्तेन ते कुलपुत्र भवितव्यं सर्वत्रतासंगार्मराव्यर्थनाभियुक्तेन ते कुलपुत्र भवितव्यं सर्वत्रतासंगार्मराव्यर्थविगविवर्धनतः या। चित्तनगर्द्वर्याधनद्वरासद्ताभिनिर्व्हार्प्रयुक्तेन ते कुलपुत्र भवितव्यं सर्वक्तेशमार् नायिक्तंपापमित्रमार्चकानवर्गर्दनत्यो। चित्तनगर्प्रविस्तर्णप्रयुक्तेन ते कुलपुत्र भवितव्यं मर्वामत्रीत्रवर्णाप्रयुक्तेन ते कुलपुत्र भवितव्यं मर्वामत्रीत्रवर्णाप्रयुक्तेन ते कुलपुत्र भवितव्यं विपुलधर्मच्क्रत्रनर्वाकुशलधर्मप्रतियक्ताभिनिर्व्हर्गतप्रयुक्तेन ते कुलपुत्र भवितव्यं विपुलधर्मच्क्रत्रनर्वाकुशलधर्मप्रतियक्ताभिनिर्व्हर्गतप्रयुक्तेन ते कुलपुत्र भवितव्यं विप्तव्यं प्राध्यात्मिकवाक्त्यस्तु सर्ववग्रतसंप्रापणात्रया। चित्तनगर्द्ववर्णाप्रयुक्तेन ते कुलपुत्र भवितव्यं सर्वात्रुगलधर्मस्वसत्त्यवस्त्रत्ये। पावद्वेवं चित्तनगर्विश्चित्रक्तेन कुलपुत्र वोधिमत्रेन शक्यं सर्वकुशलसूलसमार्वनमनुप्राप्तुं। 10 तत्कस्य कृतोः। तथा कि तस्य वोधिसत्रस्यैवं चित्तनगर्विः । प्रित्रिहस्य सर्वावर्णामिन पुरतो न संतिष्ठते । व्यवद्वर्शनावर्णं वा धर्मप्रवणावर्णं वेत्यादि।

तस्गाद्धवस्थितमेवं । चित्तपरिकार्मेव वोधितविशित्तीते । तञ्चाचपलचेततः ॥ शमाञ्च न चलेचित्तं वाक्षचेष्टानिवर्तनात् ॥ स्रतंप्रजन्यपर्तलस्य गुपितस्मृतेश चित्तं चलति समीक्तितद्दालम्बनाद्न्यत्र नीयमानवात् । यदा तु स्मृतितंप्रजन्येन बाक्षाश्चेष्टा निवर्ति- 16

<sup>1)</sup> Dh.-s. § 76.

<sup>2)</sup> adhyālambana (noun-form new) app. = 'reaching'; for the verb, cf. Saddh.-P. ap. B. & R., who however propose to correct the text.

<sup>3)</sup> Cf. brahmalāyika in Sk. & Pali.

<sup>4) -</sup>mrdyato H. Compare p. 32. 11 supra.

<sup>5)</sup> osarvao om. A.

<sup>6) °</sup>dvāraviv° II; and the marg. of A. further explains: vastubodhitam jagat syāc citte vivrte.

<sup>7) °</sup>asambhavanatayā II.

<sup>8)</sup> pariguddhyo II.

<sup>9)</sup> na tishthanti. A.

10

द्यत एवं धर्मसंगीतिसूत्रे देशितं । यः सत्तान् रुत्तति सं शोलं रन्ततीति । द्यनया वानी-वेन मात्यानेण सक् र्कोबस्याद्पु लोकर्ता च कृता स्यात् । एवं भोग्येषु जलस्यलेषु म्त्रपुरीपन्नेष्गप्यादीनां कुतिसतानां रक्तयरक्ति चोत्मर्गन कुर्यादेवननुष्यचित्तर्वार्थ।।

सद्दर्मस्मृत्युपस्थाने च रक् उत्सिष्टं कृत्वा ४नुतिसप्टाक्रोरेघद्दतः प्रेतगितिः पद्यते ॥ तया वोधिमवप्रातिमोनेश्यप्रमाद्परिकार उत्तः। न पुरतो द्त्तकाछ वादितव्यं न ह पुरतः खेरे नितिप्तच्य इति। एप च गौर्वलङ्गाविधिः सर्वहृष्टच्यो न ब्रह्मचारिघेव। ग्रत्र त् मूत्रे बहाचार्यधिकारः तेषु गुरुतरापत्तिभवतदर्शनार्वे ॥ वर्वात्रवाक् । नोच्चैर्भाविणा भवितव्यिमिति ॥ न चार्ष विधिः प्रादेशिकाः। तथा ब्रह्मपिर्पृच्क्।यामप्युक्तं न च वध-सर्गेन वोधिसत्तेन भवितव्यगिति । तया प्रातिगोतार्षि लोकाप्रसार्कर्गन्वेभ्य वर्जन नीयं। तम ताबद्धः॥

नुखपूरं न<sup>्</sup>भुज्ञीत सगव्दं प्रस्ताननः। प्रलम्बपार् नामात न वाङ्गं गर्दपेतसम्म ॥

एवं स्वयमप्युतप्रेत्य दृष्ट्रा खुता च लोकाप्रमाइं रुतेत । धप्रसाइकर्वचनवर्धनं तु न स्कर्मिति स्नरणवोधनार्यनपरर्श्वते।

<sup>1)</sup> diçā marg. With this paragraph compare Bodhic. V. 93 a

<sup>2)</sup> So clearly the MS. for the usual ucchishta.

<sup>3)</sup> These precepts do not occur in the Bhikkhu-pātimokkha of the Pali; but compare precepts 78, 79 of the similar work preserved in Chinese (Beal, Catena p. 236) Cf. Bodhic, V. 91.

<sup>4)</sup> K.F. 253,

<sup>5)</sup> Cf. Pali Lucchipūram 'bellyfull'. This stanza occurs at Bodhic V. 92.

<sup>6)</sup> This precept which has no parallel in the Pratimokshas as known from Pali, or as yet translated from Chinese interestingly illustrates a familiar posture for kings and other laymen found in Buddhist art, e. g. in the Amaravati-sculptures (Fergusson, Tree and Serpent Worship p. 193 fin.).

श्चार्यसागर्गतिसूत्रे देशितं । नावलीनवचनो भवति । न व्यवकीर्षावचनः । नावस्य-न्द्नवचनः । नोङ्गालनवचनः । न रागानुनीतवचनः । न प्राकृतवचनः । नासंर्वितव-चनः । न व्यापादसंधुद्धाणवचनः । न चत्रलवचनः । न चपलवचनः । न नटरङ्गा ६४ ४) वचनः । न मुखसाद्यवर्गेपणवचनो भवतीति ॥

मार्यत्वागतगुन्हों ने उट्याक् । न खलु पुनः कुलपुत्र वोधिसवस्य वायक्ता वा द्वष्टा वा मूढा वा क्तिष्टा वा ' नुषाच्याकर्णा वा स्वपत्तोत्कृपणवचना वा ' पर्पत्तिन्यक्व-चना वा ' मात्मवर्णानुनयवचना वा ' पर्वर्णप्रतिषवचना वा ' प्रतिन्नोत्तार्णवचना वा । मारिमानिबाच्याकर्णावचना वेति ॥

श्रार्यर्शभूनकमूत्रेऽप्युक्तं । येयं वागननीत्ता स्वसत्तानपरसत्तानविनाशनी तथाद्वपां

10 वाचं प्रकाप । येयं वाक् स्निग्धा मृद्दी मनोत्ता मधुरा प्रियकरणी मनम्बापकरणी क्तिकरणी कर्णासुखा कृद्यंगमा प्रेमणी वर्णविष्पष्टा वित्तेषा श्रवणीया श्रविश्रिती बद्धतनकात्ता बद्धतनिप्रया बद्धतनमनम्रापा वित्तप्रशस्ता सर्वसवक्तिसुखावका मनउत्सावकरी

मनःप्रक्लाद्नकरी स्वपर्सत्तानप्रमोद्नकरी रागदेपमोक्तर्स्वत्तिशाप्रशमनी तथाद्वपां वाचं
निश्रार्यित । यात्रदितिक्रासपूर्वकानिप वचनं परिकार्ष परिक्रतीति ॥

15 मार्पगणनगञ्जनूत्रे तूर्ता । गुरुवचनानवमर्र्नतया । पर्वचनानाच्छिन्द्नतया चार्य-प्राकावचनो भवतीति ॥

<sup>1)</sup> Cf. p. 7 note 5.

<sup>2)</sup> The reading of MS. is apparently kshūṇa: Tib. ইবাঝান' 'bruised, impeded'.

<sup>4)</sup> So MS.; qu. correct to premaņīyā (Lal. v. 59.10)?

<sup>5)</sup> Apparently, like Pali anissita (acc. to Childers p. 217) 'independent'.

<sup>6)</sup> The Tib. equiv. is  $\eta \widetilde{\xi} \eta$  from a root for which Jaschke gives the meaning 'break', both literally and metaphorically ('break a command').

б

10

15

धर्मसंगीतिसूत्रेऽप्युक्तं। गगनगञ्जो बोधिसत्व म्राक् । न बोधिसत्नेनैपा वाग्भापितव्या पपापरो व्यापग्वेत । न सा वाग्भापितव्या पपापरे तापग्वेत् । न बोधिसत्वेन सा वाग्भाषितव्या यत्परो ज्ञानीपात् । न सा वाग्भापितव्या पापार्था निर्श्वा । न बोधिसत्वेन सा वाग्भापितव्या पपा न विग्वामुत्पाद्येत् । न सा वाग्भापितव्या पा सत्नानां न कृद्यंगमा न पौरी न मार्थामुखा (६५ ६) न सा वाग्भापितव्योते ॥

संतेपतस्तु पराप्रसार्र्ता श्रार्यसाग्र्मितसूत्रे रेणिता । श्रपर् एक धर्मी मङ्गपानसंग्र-ङ्गप संवर्तते स्वस्खलितप्रत्यवेत्तणतया सर्वस्वानुर्त्तेति ॥

एषा र्त्तात्मभावस्य । यद्यापरैर्न नाश्येत । यद्या न परात्र नाश्येत् । ग्रस्य तु ग्रन्यवि-स्तरस्यापं पिएउर्थि वोधिसत्नेन मनसा नित्यं धार्रायतन्यः ॥

मुनिश्चलं सुप्रसन्नं घीरं साद्रगीर्वं।

सलङ्गं सभवं शासं पराराधनतत्परम् ॥

म्रात्मसत्ववशं नित्यमनवर्षेषु वस्तुषु ।

निर्माणिनव निर्मानं धार्याम्येप मानसम् । इति ॥

किमेतावती म्रात्मभावर्ता । न कि । किं तर्कि भैषद्यवसनादिभिः सक् । तत्र द्वि-विधं भैषद्यं । सततभैषद्यं गुनिप्रत्ययभैषद्यं च ।

तत्र सततभैषव्यनिधकृत्यार्यर्शमेषे ४भिक्ति । तस्मात्पिएउपात्रादेकं प्रत्येशं सव्रह्मचारिणां स्थापयित । द्वितीयं द्विप्खितानां तृतीयं विनिपतितानां चतुर्धमात्मना परिभुद्धे । परिभुञ्जानो न रैकः परिभुद्धे ४मक्को ४मृद्धो ४नध्यवितः । अन्यत्र यावदेव कायस्य स्थितये । यापनाये । तथा परिभुद्धे यथा नातिसंखिखितो भवति । नातिगुक्तवायः ।

<sup>1)</sup> The play on words is obvious. For nirmāṇa (Tib. ১০৫) compare nirmāṇakāya in Wassiljev 127 (137) These stanzas occur at Bodhic. V. 55, 57. with the reading suniccitam in line 1.

<sup>2)</sup> liga marg.: compare the gloss in Childers s. v. sallelhiyam. Neumann (tr. Majjhiman. pref. p. XVI) objects to the connexion of sallelha etc., with Vlikh, but his own derivation (ibid. I p. 22) is not convincing.

तत्कास्य हेतोः। म्रतिसंलिखितो हि कुशलपत्तपराव्युखो भवति । म्रतिगुरुकापो मिह्या-वष्टब्धो भवति । तेन तं पिएउपातं परिभुज्य कुशलपत्ताभिमुखेन भवितव्यमित्यादि ॥

सार्यर सराधावट्युक्तं । तेन ग्रामं वा नगरं वा निगमं वा पिएडाय चर्ता धर्मसेनाक् संनक् पिएडाय चर्ता धर्मसेनाक् संनक् पिएडाय चर्तवं । तत्र कतमो धर्मसेनाक्ः । स्रमनम्रापानि स्पापा दृष्ट्वा न प्रति- क्लव्यं । मनम्रापानि दृष्ट्वा नानुनेतव्यं । एवं ननम्रापाननम्रापेषु शब्द्गन्धरसस्प्रष्टव्येषु विस्तिषु नानु(६६ ७)नेतव्यं न प्रतिक्तव्यं । इन्द्रियमुसंवृतेनानुत्तिप्तवनुषा पुगमात्रप्रे निगा। (१) द्वातानियचित्तेन पूर्वधर्ममनसिकारमनुत्मृतता नामिपप्रतिप्तपा सत्तत्या पि एडाय चर्तव्यं सावद्गनचारिणा च भवितव्यं । यतम्य पिएडपातो लभ्यते तत्रानुनयो न कर्तव्यः यतम्य न लभ्यते तत्र प्रतिष्ठातो नोत्याद्यितव्यः । दशकुलप्रवेणे न चैकाद्या- विद्यः यतम्य न लभ्यते तत्र प्रतिष्ठातो नोत्याद्यितव्यः । दशकुलप्रवेणे न चैकाद्या- विद्यः यतम्य न लभ्यते। तथापि न परितप्तव्यं एवं च चित्तमुत्याद्यितव्यम् एवं बद्ध- कृत्या कृति स्रमणवाल्यामृत्यत्वयो न तीरवष्यं मन दातव्यं । इदं तावद्गम्र्यं पन्मामते समन्वाक्र्रित 'कः पुर्नवादो पित्तवां दास्यत्ति । तोनैवनपरितपता पिएडाय चर्तव्यं ॥ पे चास्य सत्वाभ्रनुप म्राभासमागव्क्ति स्वीपुरुपदारकदारिकाः । स्रत्रणस्तियंग्योनिगता- सत्तन्न मैत्रोवारुणाचित्तमृत्याद्यितव्यं । तथाक् कारिव्यामि यथा ये मे सत्वाभ्रनुषा म्राभास्तन सत्तन्त्र मैत्रोवारुणाचित्तमृत्याद्यितव्यं । तथाक् कारिव्यामि यथा ये मे सत्वाभ्रनुषा म्राभाद्ये । त्रेन लूक्ते विप्रयातं वा दास्यिति तान्सुगतिगामिनः करिष्यामि । ताद्शं योगमाय- तस्ये । तेन लूक्ते वा प्रणीतं वा पिणडपातं संगृत्य समत्ताचतुर्दिशं व्यवक्षित्रपितव्यं । क

<sup>1)</sup> For both phrases cf. Lalit-v. p. 230 ad fin.

<sup>2)</sup> Hitherto only found in M. Vyutp. (127. 25); but cf. Pali bahukicca.

<sup>3)</sup> gravana MS., a common confusion in MSS.: cf. B & R. s. v.

<sup>4)</sup> Cf. Divy. 425.13 and Morris in J.P.T.S. for 1891, pp. 1, 2 and Trans. Or. Congr. (1892) I. 487. The context as well as the Tib. equiv. 35' helow, where the word occurs twice, shows that the meaning is 'scanty'; and neither 'bad' (Cowell, Böhtlingk) nor 'rough' (Morris). Morris's contention that lüha really ruksha seems indeed to be disposed of by the passage at p. 181. 4., where the two occur together.

इक् ग्रामनगर्निगमे दरिद्रः सतः । यस्यास्मात्पिणडपातात्संविभागं करिष्यामि । यदि द्रिकं सत्वं पश्यति तेन तात्विपाउपातात्संविभागः कर्तव्यः । ग्रथं न कचित्मतं द्रिकं प-एर्यात । तेनैवं चित्तमुत्याद्यितव्यं । सत्यनाभासगताः सत्रा ये गम चतुष श्राभामं नाग-च्कृति । तेपामितः पिणउपाताद्यं प्रत्यंगं निर्यातयामि । दत्तादानाः परिभुञ्जतां । तेन त-त्यिण्डवातं ग्रकीता तररण्यावतनमभिक्तः धीतपाणिना जीभनसमाचारेण श्रमणाचारि- ६ त्रकालप[66 a]त्तनत्वागतेनाधिष्ठानाधिष्ठितेन पर्यङ्कं बद्धा सपिएउपातः परिभोक्तव्यः ॥ षे ॥ परिभन्नता चैत्रं मनसिकार उत्पादिवतव्यः । सल्यस्मिन्कापे अगीतिः क्रिमिक्स-सङ्ख्राणि। तान्यने नैबीवता सुखं फानुं विक्रस्तु। इदानीं चैपानामिषेण संप्रकं कारिप्या-नि । बोधिप्राप्तश पुनर्धर्मेणा संप्रदे करिष्यानि । पदि पुनरस्य लुक् पिएडपातं भवति तै-नैवं चित्तमृत्पाद्दितव्यं । लुकुाकारृतया में लघः कापो भविष्यति प्रकाणातम उच्चारूप्र- 10 स्रावनिष्यन्द्श्य मे परीत्तो भविष्यति । स्रहादेगं च परीतं भविष्यति । सापलघुता चित्तल-घुता च मे भविष्यति । चलपन्नाननिद्धम् मे भविष्यति । पद्म पनुरस्य प्रभतः पिएउपाती भवति तत्रापि मात्राभोतिनां भवितव्यं उत्मर्शनधिर्मणा च । ततः पिएउपातादन्यतरायां जिलापामिवती पैंव चित्तमृत्पाद्धितव्य । ये केचिन्मुगपितसँगा म्रानिपभोजनेना धिकास्ते दत्तादानाः परिभुज्जतामिति ॥ 15

पुनराकः । तेन सर्वेण रससंज्ञा नीत्पादियतव्या ॥ पे ॥ चएडालकुनारसदशेन मया

<sup>1)</sup> The present passage tends to modify Childers's strictures (s. v. phāsu) on the obtuseness of the 'Northern' (Sanskrit-writing) Buddhists. Jacobi (Z D.M.G Bd. 34 p. 311) would derive the form from pra -- asu, not from spārha, as Ch. Cf. also p. 32, note 1.

<sup>2)</sup> Here the Tib. adds (81. b. 5) \(\frac{5}{4}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\frac{5}{3}\)\(\

<sup>3)</sup> Cf. mattabhojana, comm. on Dhammap. 204 (p. 355).

<sup>4)</sup> utsrjanadharmā MS.

<sup>5)</sup> Perhaps here in the sense of 'door-post' quoted by B.R. from Lexx.

भवितव्यं । चित्तकायचीतेषा । न भोजनचीतेषा । तत्कस्माद्वेतोः । कियत्प्रणीतमपि भो-जनं भुक्तं । सर्वे तत्पूतिनिष्यन्द्पर्यव्रसानं डुर्गन्धपर्यवसानं प्रतिकूलपर्यवसानं । तस्मा-न्मया न प्रणीतभोजनाकाङ्किणा भवितव्यं। तेन नैवं चित्तमुत्याद्यितव्यं । पुरुषो मे पि-एडपातं द्दाति न स्त्रीः। स्त्री मे पिएडपातं द्दाति न पुरुषः। दारको मे पिएडपातं द्दाь ति न दारिका। दारिका में पिएउपातं ददाति न दारकः। प्रणीतं लभेऽकं न लूकं। सत्क-त्य समेऽक् नासत्कृत्य। चपसं समेऽकं न कृष्क्रिण प्रविष्टमात्रं च मां समन्वाक्रियुः। न मे किश्चिद्धितोपो भवेत् । सुनिव्हिताँ छभेऽक्[66 b]प्र[पारि]तात्रानार्साँ छभेऽक्ष् । न की-नदरिक्रभोडानं लाभेऽकं प्रत्युद्गच्छेयुमी स्त्रीपुरुषदार्कदारिकाः। इमे ते सर्वे अकुशला मन-सिकारा नोत्पाद्यितव्यः ॥ पे ॥ प्रायेण व्हि सत्ना रसगृद्धा भोजनकृतोः पापानि कर्माणि 10 क्ला नर्केषुपपच्चते । ये पे पुनः संतुष्टा श्रगृहा श्रलोलुपा रसप्रतिप्रस्रव्धा तिन्हेन्द्रियसं-तुष्टाः किपछ्यूक्त्नापि भोजनेन ज्ञापपत्ति । तेषां च्युतानां कालगतानां स्वर्गीपपत्तिर्भव-ति । सुगतिगमनं भवति देवमनुष्येषु । ते देवोषपन्नाः सुधां परिभुञ्जते । एवं काश्यप पि-पडचारिकेण भितुणा रसतृष्णां विनिवर्तियता निध्यप्तचित्तेन सुपरिपक्कान् कुल्मापान् परिभुञ्जता न परितप्तव्यम् । तत्कस्मादेतोः । कावसंघारणार्थं मार्गसंघारणार्थं मेपा भोजनं 15 परिभोक्तव्यं ॥ पे ॥ पदि पुनः काश्यप पिएडचारिको भितुर्मेषाकुलवृष्टिकालसमये वर्त-मानें न बाक्कायात् पिणडायावतर्तुं । तेन मैच्याकार्सनद्वेन धर्मचित्तामनीतकार्प्रतिष्ठितेन हिरात्रं त्रिरात्रं वा भक्तच्छ्द्चिक्वेन एवं संज्ञोत्पाद्यितच्या । सर्ति पामलीनिकाः प्रेता डुष्कर्क्सकर्मकारिणो ये वर्षशतेन खेरपिएउमप्याकारं न प्रतिलभन्ते। तन्मया धर्मपोनिश-श्चित्ताप्रतिष्ठितेन कापदीर्बल्यं वा चित्तदीर्बल्यं वा नोत्पादिषतव्यं भविवासिषध्यामि 20 तुत्विपपासां । न पुनरार्यमार्गभावनायां वीर्यं स्नंसिष्ट्यामि ॥ पे ॥ पत्र कुले पिएडेपातं शु-

<sup>1)</sup> This I supply on conjecture, the Tib. (82. a. 5) having simply  $\Box \exists \zeta \widetilde{\Box}$  'good'.

<sup>2)</sup> punas țe MS.

चि बार्गेत्तत्र कुले ग्रासने निषय धार्मी बाया कार्तव्या। यावन स पिएउपातः पुचीकृतो भवेतेन पिएउपातं गृकीवा उत्थापासनात्प्रक्रमितव्यं । पिएउचारिकेण काश्यप भितु-णा [67 व] नावभासकारेण भवितव्यं न लपना न युक्तना कार्तव्या ॥

तत्र वातमी अवभास:। यत्परेपानेवं वाचं भाषते। लूँको मे पिएडपातो रूँनो मे पिएड-पात घासीन च मे यावद्र्यं भुक्तं। वक्रजनसाधारणाश्च मे पिएडपातः कृतः। म्रत्यं मे भुक्तं क जिव्यत्तितो अस्मीति। यत्विचिद्वेद्ययमवभासनिमित्तं । इयमुच्यते चित्तवुक्ता। सर्वमेत-त्विपएडचारिकोण भिनुणा न वार्तव्यं। उपेतवाभूतेन। यत्पात्रे यतितं लूकुं वा प्रणीतं वा गुभं वाणुभं वा तत्परिभोक्तव्यमपरितप्यमानेनाष्यणुद्धेन धर्मनिध्यप्तिवक्ठलोन। वायजा-पनीवर्मार्यमार्गस्योपस्तम्भार्थं स पिएडपातः परिभोक्तव्य इति॥

तवार्वीयपरिष्ट्श्वागाप्युक्तं । यस्याश्चात्तिके विषउपातं परिभुद्ध न शक्नोत्यात्मनः 10 परस्य चार्थं परिपूर्वितुमनुवानाम्यद्धं तस्य विषउचारिकास्य वोधिसत्यस्य निमल्लण-मिति॥

एवं तावत्सततभेपन्येनात्मभावर्ता कार्या । तत्रापि न मत्स्यमांसेन लङ्कावता-रमूत्रे प्रतिपिदतात्॥

<sup>1) &#</sup>x27;Deceit'. B2 quotes Jatakam. 28 m for this word.

<sup>2)</sup> This usage of avabhāsa 'a broad hint', apparently new to Skt., corresponds exactly with that of the Pali obhāsa explained by Ch. (together with that of nimita) s. v. (p. 298).

<sup>3)</sup> Cf. note 4 on p. 128 supra.

<sup>4)</sup> A Prakritic form of yāpana, not hitherto found in the meaning 'mainte-nance', for which the Pali yāpana is commonly used.

<sup>5)</sup> Very briefly described by Raj. Mitra Nep. B. L. For chapter-titles see my Cat. Buddh. Sl. MSS. p. 21. Tr. into Chinese A. D. 443 (Nanjio p 54) K. F. 237. The present passage occurs in Ch. 8 (dealing with māmsa-bhaksana) at f. 127. b. 2 of MS. Or. 1079 of the Brit. Museum (Wright Coll.) called «W» below; R.A.S. Hodgson 5 (= «H»).

तया खुक्तं। मांसं सर्वनभद्द्यं कृपात्मानी वोधिसत्वस्येति वदानि ॥ पे॥ (1) स्वाजन्याद्यभिचाराच्य शुक्रशोणितसंभवात् । उद्देबनीयं भूतानां योगी मांसं विवर्जयेतु ॥ मांसानि च पलाएडूंश मधानि विविधानि च। गुञ्जनं तज्ञुनं चैव योगी नित्यं विवर्जयेतु ॥ 5 म्रतणं वर्ज पेत्तीलं शल्यविद्वेषु न स्वपेत्। किहाकिहेषु सत्नानां यच स्थानं मक्तभवम् ॥ पे॥ लाभार्ये क्न्यते प्राणी मांनार्ये दीयते घनं । . उभी तौ पापकर्माणी पच्येते रीर्वादिषु ॥ पावत्॥ योऽतिक्राम्य मुनेर्वाक्यं मांसं भत्तेत इर्मा तः। 10 लोकदयविनाशार्थं दी तितः शाक्यशासने । ते वात्ति परमं घोरं नर्कं पापकारिणः। रीर्वादिषु रीदेषु पंच्यते मांसखादकाः॥ त्रिकोरित्दं मांसं वै अक्तिपतमयाचितं। श्रचोदितं च नैवास्ति तस्मान्नांसं न भह्यपेत्। 15 मांसं न भह्यवेद्योगी मया बुद्धिय गर्न्हितं। म्रन्योन्यभत्ताषाः सत्याः क्रव्याद्कुलसंभवाः॥ यावत्॥ ् डर्गन्धः कुत्सनीयश्च उत्मत्तश्चापि जापते ।

<sup>1)</sup> f. 131 a 3 in W.

<sup>2)</sup> pañca sthānam (onī W.) mahadbhayam H.

<sup>3)</sup> satro W.

<sup>4)</sup> not in W; nor is there any omission at this point.

<sup>5)</sup> bhakshyati durgatih W.

<sup>6)</sup> jāyante A.

<sup>7)</sup> vai nāsti A.

चएडालपुक्रसवाले डोम्बेपु च पुनः पुनः॥ डाकिनीजातियोनी च मांनारे <sup>(2)</sup> जायते <u>क</u>ुले । ऋत[67 b]मार्जारयोनी च जायतेऽसी नराधमः ॥ क्सितकह्ये मेक्।मेघे निर्वाणीङ्गु लिमालिके । लङ्कावतारसूत्रे च गया गांसं विगर्क्तं ॥ 5 व्हैश वोधिसतिश मावनेश विगर्क्तं। खारते परि निर्लब्स उन्मत्ती द्यापते सरा॥ ब्राव्हाणीय च जायते म्रयवा पीमिनां कुले। प्रज्ञावान्धनवांश्चेव गांसात्वानां विवर्जनात् ॥ दृष्ट्रश्रुतविशङ्काभिः सर्वे मांसं विवर्शयेत्। 10 तार्चिका नावव्यते ऋव्यादक्लसंभवाः॥ वविष रागो मोजस्य चत्तरावकरो भवेत । तवैव नांसमचादि चत्तरापवारं भेवेत्॥ वत्तत्त्वनागते बाले मांसादा मोकवादिनः। वाल्पिकं निर्वर्धं च मांसं वृद्धानवर्णितं॥ 15

<sup>1)</sup> trācashu W.

<sup>2) °</sup>ādo W.

<sup>3)</sup> Olalshe MSS. Hastikalshyā-sūtra M. Vyutp LXV. 76; Nanjio 198—4; KF. 261.

<sup>4)</sup> K.F. 265 (?)

<sup>5)</sup> nirmāṇāngo W. H; what work is intended is not clear to me: cf. Wassiljev 149 (161).

<sup>6) °</sup>lake A. The Angulimaliya-sütra (Nanjio 484; KF. 261; Wassiljev 154 (166)) is doubtless meant.

<sup>7)</sup> So H.: A. and W. are corrupt and unmetrical.

<sup>8) °</sup>ādir . . . °karo A °māņsādyādyā . . . °karo W.

भवत्यनिय ब्राहीर् पुत्रनासीयनं पुनः ।

गात्रवा प्रतिकूलं च पोगी विग्रं समावरेत् ॥

गेत्रोविकारिणा नित्यं सर्वया गर्न्ति गया ।

सिरूत्याप्रम्मावीस गरू एकत्र संगवेत् ॥

गतमाय भवनेन्यामगृहेतवर्नितं नृणां ।

गीत्वयर्गनिरुद्धयादांगाणानिय त्रे धवः ॥

यतु वानवत्रीयरित्रति भीतभवणं पद्यते तन्मकार्वसाधकत्याचिर्शिषम् ॥

एवं कि त्रवीतं ।

एवं कि त्रवीतं ।

प्रियोग्करित्यकारिशे भित्तु कालं ।

गमाधिगद्दीर्भन कि वन्त्रतीवे ।

निकृद्धि मत्यान महाभवित्यद् ।

विकितिनते परिमें समाधि लड्यीं ॥

म च नक्त्रकृषाभिषुक्तम् । तेन प्रस्तिन गैत्री शङ्कापि नास्तीत्यहीयः ॥

म च नक्त्रकृषाभिषुक्तम् । तेन प्रस्तिन गैत्री शङ्कापि नास्तीत्यहीयः ॥

<sup>1)</sup> icālārai without bistus  $\Lambda$ ; H. W. (likewise unmetrically) "jyarad āhārai".

<sup>2)</sup> m îrpiari udeojanakoropa (!) W.

<sup>5)</sup> Possibly a chapter of some work; cf. also M. Vyutp. XXV. 2.

<sup>4)</sup> I have endeavoured to restore the metre (ākhyānakī) and sense of this passage, originally in sie sanscrit mixtes and further corrupted by our MS., from the Tib. (84. a. 1) which gives connected sense.

<sup>5)</sup> The reading is not clear: \*niruddhi for nirodha does not occur; but the Tib. has 회원자 등학자자 기가 기가 기가 기가 기가 다 'sentient beings would for ever go to decay.'

<sup>6) \*\*</sup> shyan ricilitate smin is the unmerrical reading of the MS. asmi I have conjectured (metri gr.) for asmin, hiatus and elision of final n being common in quihus.

<sup>7)</sup> The Tib. adds ইপ্ৰস্থান্থ = iti, showing that the quotation ends here.

ययप्यार्पर्तमेचे अभिन्ति । एनाणानिक्रेन निरामिषेण भवितव्यमिति ॥ तद्द्यत्रेवं नातीयमत्नार्वसंदर्णनार्वं । विनये अपि यद्गुन्नातं तत्तु त्रिक्रेगिटिपरिणुद्धभ-त्रणो न प्रकाणात्त्रीय इति । तत् परित्यागेन णुद्धरेष्टीनामभिमानिस्सार्वं । तद्दृद्धतया च भव्यानां जासनानवतार्परिकारार्वं ॥

तथा सुक्तं लङ्कावतारसूत्रे । तत्र तत्र देशना पाठे शिक्षापदानामानुपूर्वी वन्धित्रम्रे- ६ गोपद्विन्यासयोगेन । त्रिकोटि बह्या । तत्र उद्दिश्य वृतानि प्रतिपिद्धानि ततो ४ तशः प्रकृतिनृतान्यपि प्रतिपिद्धानोति ॥

उत्तं सततभैपन्यं । ग्लानप्रत्ययभैपन्यं तत्सेव्यमेव ॥

म्रावस्तिवनपेशि तावदात्मार्थे ब्रह्मचर्यवासार्थे पात्रचीवर्गिप विक्रीय । सायसंधा-रणामुक्ते । कि पुनर्पिर्मिनवनपरित्राणकृतीर्वे।धिसत्वगरीरस्य द्वर्लभा चेद्गी सणप्र- 10 तिलाभीत्सवसंपद् । इति तत्प्रदर्शनार्थे च भगवता तत्र स्वयं भैषव्योपयोगः प्रदर्शितः ॥

उक्तं चार्यस्तिम्पूत्रे। तैर्वद् प्रचारितं भवति तदा सत्यां वेलायानसत्यां वा तेया-मिनान्येवंद्वपाणि वायापस्तम्भनान्युपकरणानि न लभ्यते अभ्यवक्तुं। यद्वत सिर्पर्वा तैलं वा नूलरसो वा गएउरसो वा फलरसो वा। न चान्यानभ्यवक्रतो दृष्ट्वा प्रतिघचि-त्तमुत्पाद्यति। यदि पुनः खलु प्रधादक्तिको वोधिसत्रो वा [68 व)म्लानो भवति। य- 15 घाद्येणास्य म्लान्येन जीवितात्तरायो भवति कुणलपतात्तरायो वा तेन निष्कीकृत्येन भूत्रा निर्विचिकित्मकेन भैपद्यचित्तमुपस्थाप्य प्रतिनिसेच्यानोति॥

<sup>1)</sup> Pāli, sosānika v. Parivāra XV, 6. 5. Cf. Burnouf, Intr. p 309.

<sup>2)</sup> A gloss explains this: tad uddicya hatam, svahatam, hanyamānam drishtam. The Tib. here and just below renders trikoļi simply 국제'지'기정래' athe three classes.

<sup>3)</sup> Tib. 질투'다' 'renunciation (of pleasures)'.

<sup>4)</sup> çuddhi MS. 'excessive spiritual pride in one's pure (puritanic) views'.

<sup>5)</sup> ănupūrvvī MS.

<sup>6)</sup> A reference to the seventh  $dh\bar{u}t\bar{a}\dot{n}ga$  precept; cf. Parivāra XV. 6. 12, and Childers, p. 310.

वसनोपभागप्रयोजनमुग्रपरिपृच्कासूत्रे अभिक्ति । क्रीरपत्राप्यकाणिनः प्रच्कार्नार्धं तु स्रमणिलङ्गसंदर्शनार्थमिमानि च कषायाणि देवमानुषासुरस्य लोकस्य चैत्यमिति । चैत्यार्थं सम्यग्धारितव्यानि । निर्वितिर्विरागर्क्तानि एतानि । न रागर्क्तानि । उपशमानुकूलान्येतानि । न संक्रेशसंधुत्रणानुकूलानि । एभिद्य काषायि विवृतपापा भविष्या- मानुकूलान्येतानि । न संक्रेशसंधुत्रणानुकूलानि । एभिद्य काषायि विवृतपापा भविष्या- मः । सुकृतकर्मकारिणो न चीवरमण्डनानुयोगमनुयुक्ताः । एतानि च काषायाण्यार्यमार्ग- संभारानुकूलानीति कृत्वा तथा करिष्यामो यथा नैकत्रणमि सक्रषायाः कार्ये काषायाणि धारिष्याम इति ॥

म्रत्र च कार्षां रत्नराशिसूत्रे अभिक्तिं।

ये पुनस्ते काश्यप वैद्यी श्रेतंपता इतः श्रमणागुणधर्माङ्ग हुराः काये काषाणणि वस्ताः

10 णि धार्यति । न चैतेषु गौर्वमुत्पाद्यति । तत्र काश्यप श्रमणवर्णप्रतिद्रपकं नाम प्रत्ये कान्र्कं । तत्र काश्यप प्रत्येकनर्के श्रमणद्रपप्रतिद्रपेण ताः कार्णाः कार्यते श्रादीतः चैला श्रादीत्रणीर्णा श्रादीत्रपात्रा श्रादीत्रामना श्रादीत्रणयनाः । यः कश्चित्तत्र तेषामुण्मोगपरिभोगः स सर्व श्रादीतः संप्रज्यलित एकज्यालीभूतः। तत्र तैः श्रमणवर्णाद्रपेण डुण्डां वेदनामनुभवत्तीति ॥

<sup>2)</sup> Cf. 56. 11 supra.

<sup>3)</sup> The MS. reads nirvvit virāgao. This I have ventured to alter from one of the Chinese versions, which may be rendered «emancipation-dyed are the robes».

<sup>4)</sup> The MS, is corrupt here: the margin adds a syllable which looks like rpyāt. The Tib. equivalent (84 b fin.) appears to be (1) 'slack'. Prof. Cowell suggests vaidhuryād.

б

10

15

चार्यस्तिनेचे प्रदानं । यदि भवेद्भयवकाणिको विधिसत्तो ग्लानकायो अप्रतिवलका-यस्तेन विकार्षितेनेवं चित्तमुत्पाद्यितव्यं । क्लेणप्रतिपत्तार्थं तथागतेन धुतगुणाः प्रज्ञ-साः। [68 b] तथाक् करिष्यामि यथा विकार्ष्य एव क्लेणानां प्रकृणाय घटिष्यामि । तत्र च विकारे न गृहिमुत्पाद्यामि नाध्यवसानं । एवं चास्य भवति । वर्तव्यो दानपतीनाम-नुप्रकृति नास्माभिरात्मभारिभिर्भावितव्यमिति ॥

पुनर्त्त्रेवारः । ते शच्यां वाल्पपत्तो द्विणोन पार्श्वन शच्यां वालपपत्ति । पाद्स्योपिर् पाद्माधाय चोवरः धतंवृतकायाः स्मृताः । संप्रज्ञानाना उत्थानसंज्ञिन झालोकसंज्ञिनः शच्यां वालपपत्ति । न च निद्रासुखमास्वादयित । न पार्श्वसुखमन्यत्र यावद्विषां मक्षभूतानां स्थितवे ज्ञापनापै । इत्यनपा दिशा सर्वपरिभोगाः सत्वार्धमधिष्ठातव्याः । झात्मत्ष्णोपभोगातु ज्ञिष्ठापत्तिः प्रज्ञायते ॥

पधीकं चन्द्रप्रदीपमूत्रे ।

ते भोजनं स्वाद्वासं प्रणीतं

लब्धा च मुझित म्रयुक्तयोगाः।

तेपां स माकार वधाय भोतो।

यय कृस्तिपोतान विषा ऋधीता ॥

इति ॥

मार्यर्लराणिसूत्रेशिप भगवता म्रहार्यपरिभोगे परिकीर्तिते । म्रय तस्यामेव पर्षिर् योगाचार्यामां भितूमां हे जाते इनं धर्मपर्यायं मुद्रा प्रकृदिते । एवं च वाचमभावत । कालं वयं भगवन् करिष्यानो । न पुनर्प्राप्तपाला एकपिएडपातमिष म्रहार्यस्य परिभोद्यामः॥

<sup>1)</sup> Another of the dhūtāngas or dhūtaguņas. Cf. Parivāra sup. cit.

<sup>2) °</sup>adhautalā MS. The Tib. (85 b 2) appears to take the line to mean that medicinal herbs ॥ ॥ " when not properly cleansed (peeled?) ॥ " may injure young animals.

भगवानाह । साधु साधु कुलपुत्रा एवंद्रपिर्लनाभिः कीकृत्यसंपत्नैः पर्लोकावखभण्दर्धिः भिरिदं प्रवचनं शोभते ॥ स्रिप तु । हयोर्ह् काश्यप स्रह्माद्यमनुनानामि । कतमवीर्द्धाः । युक्तस्य मुक्तस्य च । यदि भिन्नवो भिनुर्पृक्तो योगाचारो मन शिन्नायां प्रतिपन्नः सर्वसंस्त्रारेष्ठिनित्यदर्शी । सर्वसंस्त्रारु :खिनित्यदर्शी । सर्वसंस्त्रारेष्ठा स्त्रारेष्ठ स्त्र स्त्रारेष्ठ स्त्र स्त्रारेष्ठ स्त्रारेष्ठ स्त्र स्त्रारेष्ठ स्त्रारेष्ठ स्त्र स्त्र

तदेवं पिएडपातगमनारम्भे भोजनारम्भे वा त्रिषु स्थानेषु स्मृतिरूपस्थाप्या दायकानु-यक्ते । कापिकामिसंयक्ते । सर्वसत्वार्थसायके च सद्धर्मपरियक्ते ॥

तवागताज्ञासंपारने तु सर्वकार्पेषु स्मृतिः कार्या । म्रारिशब्दान्मस्त्रिर्पि रता कार्या ॥
तत्रापि ताविर्मां जिसमयराज्ञोक्तां विद्यां मण्डलसमयार्थमुच्चारयेत्। नमः सर्वबुद्ध-

<sup>1) °</sup>nāmaharddhi° MS.

<sup>2)</sup> satrā upadhi marg. Cf. M. Vyutp. XCIII, where aupadhika is added as a fourth punyakriyāvastu besides the three (dāna° sīla° bhavana°) familiar from Pāli (Ch. p. 393). The Tib. has (85 b — 86 a 1) EN CIN JUNT AN TAN THE Buddh. Triglotte (ed. Schiefner 1859; f. 20 b) where the reading of the fourth punyakr° must be aupadhikam, not END nor dzai-watrikam (!) as Jūschke (p.468) would suggest.

<sup>3)</sup> dhātu acc. to Ch. is sometimes fem. in Pali.

<sup>4)</sup> Probably the same as the Trisamaya-vyūha of KF. 309.

बोधिसत्वानां ग्रीँ विर्वात ६ गक्ताचक्राविर्वित । सत ६ सारत ६ त्रिप ६ विधमनि । सभ-जनि । संभजनि । तर्मति । सिंह ग्रेये वं स्वाक्त ॥

यनेन सर्वमगुडलप्रविष्टो भवति ॥ ययवा तयागतव्ह्य्यम्प्टसक्सं विषेत् सलौिका-लोकोत्तर्मगुडलप्रविष्टो भवति । कतमञ्च तत् ॥ ॥ नमस्विष्टियकानां तथागतानां । स-वर्त्राप्रतिकृतावात्तिषर्मताविलनां । याँ यसमसम समत्ततो उनत्तनावात्तिशासिन () क्र ५ ६ समर स्मरणा विगतरागवुडधर्मते । सर् ५ समवला । क्स ५ । त्रय ५ । गगन मक्तचलर-नणा । ज्वल ज्वलन सागरे स्वाकृत ॥

स्रयं सर्वतवागतानागत्मभावः । सत्रानुत्तरं गौर्वं गावियतव्यं। स्रनेनादिकिर्मका स्र-पि सत्तेष्ठनतं बुढकृत्यं कुर्वत्ति । ययमेव पर्मा रत्तां गारादिभ्यः सर्वद्वष्टेभ्यः कारोति । क्स्तताद्वेन भरमना सर्पपेह्दकेन दृष्ट्या मनसा वा सीमात्रन्थं कारोति ॥

व्याघि[69 b]पु भैपच्यमुद्कं चाभिमस्योपपोच्यं ॥ वनकुमुमानि वा चैत्ये प्रतिमापां सद्धर्मपुस्तके वा समाक्ति निवेद्येत् ॥ पत्तप्रयोगान्मकु।व्याधिभिरभिमुच्यते । वृद्धत्रोधि-सत्नालम्बनेन सर्वसत्वार्धाभिलापिणा च चित्तेन भद्रचरिविधिपूर्वकं च असव्यः । अपं विधिरस्य कल्पस्यावसाने द्रष्टव्यः । त्रिसमयग्रापिनश्चाम्नायतो न दोषः । उत्सिष्टस्या-प्यमुचेर्न दोषः । मुद्राकारा न भत्तणीया न सङ्घनोषा । न मञ्चारोक्ः कर्तव्यः । न मद्यं पा- 15 तव्यं । अधिमुक्तिचर्या जित्तापद्यवसस्य निर्विचिकित्सस्य द्वःश्रीसपूर्वस्यापि सिध्यति । पिछ्यति । पिछ्यति । पिछ्यति वा नियतं सिध्यति ॥

<sup>1)</sup> orajī sāta Tib. The Sanskrit text is mostly transcribed, not translated in the Tib. version of these and other chaims.

<sup>2)</sup> tāyī Tib.

<sup>3)</sup> omahātī Tib.

<sup>4)</sup> So Tib.; MS. tram.

<sup>5) ?</sup> Cf. K.F. 319 (nº 26).

<sup>6)</sup> otitāçāsanī MS.

<sup>7)</sup> Compare the Bhadracaripranidhānarāja, a Buddhistic charm of which several MSS. are extant, compare my Cambridge Cat. pp. 14, 103, 167.

त्या चात्रैवोक्तं।

बोधिचित्तं दुढं यस्य निःसंगा च मतिर्भवेत्।

विचिकित्सा नैव कर्तव्या तस्येर् मिध्यति धुवम् । इति ॥

बोधिचित्तद्वा चात्र पृथग्जनचलचित्तताया नियमार्थमुक्ता न तु भूमिप्रविष्टम-५ धिकृत्य ॥

यस्माद्त्रोक्तं । प्रत्युडार्तामवभासतां च प्रतिसञ्च्युकामेन । महान्धकारादास्त्रोक्तं प्रविष्टुकांमेन । यहूयसा विनिपतितेन साध्यं । तथा कृतो ममालपपुण्यस्य सिद्धिति नीचिक्तप्रतिषेधः । न चातिक्रालड्डगंतिगृत्साकोर्मिबङ्कसस्योपचिताप्रमेपपुण्यस्कन्धस्य भूमिप्रविष्टस्यायं पूर्वोक्तो दोषः संभवति । श्रत्र च मल्लाणामज्ञानार्वाधकासर्पाठे दोषो । उस्ति । नापि न्यूनतादोषः । नापि विधिश्वसदोषः । क्तितु श्रद्धावेगं वोधिचित्तवेगं सर्वोत्तात्मिक्तं च प्रनाणीकृत्याविचारतः प्रवर्तितत्थ्यमवश्यं बुद्धवोधिसविमेकृव प्रवेष्टिसिद्ध्य भवति ॥

म्रयचानेन सर्ववञ्चधरमलेण रत्तां कुर्यात्। नमहियव्धिकानां तयागतानां सर्ववञ्च-धराणां चएडाल २। चल २। वज्ञ २। शासन २। पालन २। चर २। मारण २। 15 वज्ञदालपाट । लिलितशिखर समसविज्ञिणि । ज्वल २। नमोऽस्तु ते म्रयोप्रशासानानां रण २ के पुल स्पाट वज्ञीत्तमे स्वाका ॥

स्रनेन पिठतमात्रेण सर्वविष्वविनायका नोपसंक्रामित । देवनागार्यो न प्रसक्ते । भोजनपानश्यनासनवसनपूजीपकर्णानि चाभिमित्रतेन[70 श्रुजलेन दृष्ट्या मनसा वा र-तेत । स्रचलक्ट्रपेन वा सर्वनेतत्कुर्यात् ॥ इदं च तत् ॥

<sup>1)</sup> Tib. not clear.

<sup>2)</sup> onā Tib.

<sup>3)</sup> So the Tib. hyana (?) MS. text; phāla marg.

<sup>4)</sup> tara Tib.

<sup>5)</sup> sphotaya (bis) Tib.

नमः सनत्तवञ्चाणां त्रारः । ग्रमोच चण्डनकारोपणां स्पार्टय हैं । श्रामप ५ हैं । त्रार हैं । माँ । ग्रेगें यलं द्दे तेत्रोनालिनि स्वाका ॥

स्रनेन प्रवगं विष्डमप्टाभिगित्ततं भुद्धोतं भैवद्यरात्रतां बुद्धवोधिसत्नानामनुस्मृत्य ॥ विषप्रतीकार्स्तु ॥ तत्ववा। इलिमित्ते । तिलिमित्ते । इलितिलिमित्ते । इस्वे । इस्ते । इस्तालीये । इम्बालीये । तद्धे । तर्द्धार्गो । मर्म्मे । मर्मर्गो । कश्मोरे । कश्मीर्मुक्ते । इ स्रवने । स्रवनवने । इलिमिलीये । स्रवाप्ये । स्रवीप्ये स्रोते । स्रोततुष्ठे । स्रनानु-रत्ते स्वाक्ता ॥

य इगां विकां सकृष्कृणोति स सप्त वर्षाणयिकिना न दश्यते । न चास्य कापे विषं कामति । यंशेनमिक्र्द्गिति सप्तधास्य स्पोटन्सूंडा ग्रजनस्येव मजरी ॥

य इंगां विग्वो धार्यित स यावज्ञीवमिक्ता न दृश्यते। न चास्य कार्ये विषं क्रा- 10 मति। इंगानि च मस्त्रपदानि सर्पस्य पुरतो न वक्तव्यानि यत्कार्गां सर्पे विषते॥

तय्वया । इला । विक्ता । चक्को । वक्को । कोडा कोडिति । निकुक्तडा निकुक्ति । ति । पोडा पोडिति । पोडिति । पुक्रडा पुक्रडिति । पाट एके ' पुट्टिएड एके । नाग एके ' नागटटिएड एके । सर्व एके ' सर्वट्टिएड । सर्व एके ' सर्वट्टिएड । सर्व एके ' सर्वट्टिएड । सर्व है ।

<sup>1)</sup> See K.F. 298, and my Camb. Cat. pp. 45, 127.

<sup>2)</sup> sphotaya Tib.

<sup>3)</sup> Charms against serpent-bites are prescribed in the Vinaya (K.F. 172), cf Bower-MS. pts. VI. VII.

<sup>4)</sup> Tib. not clear for these two forms.

<sup>5)</sup> oragate Tib.

<sup>6)</sup> I have recorded only the more interesting variants of the Tib. in this paragraph.

<sup>7)</sup> om. Tib.

<sup>8)</sup> So Tib.; vishe cite MS.

<sup>9)</sup> citabad tele Tib.

<sup>10)</sup> Tib. adds a few more syllables.

इति कि भिन्नो नाङ्कुत्यां विद्यायां उद्ग्लितायां सर्वमूत्रसमागते सर्व तथावितथान-न्यवाभूतं सत्यमविष्रितिमविषर्यस्तं । इदं विषमविष्यं भन्नतु । द्तारं गच्छ्तु । दंष्ट्रारं गच्छ्तु । न्नीयं गच्छ्तु । न्नलं गच्छ्तु । स्थलं गच्छ्तु । स्तम्भं गच्छ्तु । कुर्वं गच्छ्तु । भूमिं संज्ञामतु । ज्ञातिं गच्छ्तु स्वाक्त ॥

वीराद्रिप्रतीकारे मारीची जैपेत् ॥ तथ्या। पराक्रमि । उद्यमि । वैर्मि अर्कम-मि। मर्कमि । वर्नमि । अर्क्षानमि । परिको वे मे रहा। उत्यये मे रहा। जनतो मे रहा। स्वीरतो मे रहा। राजतो मे रहा। सिक्तो मे रहा। व्यायतो मे रहा। नागतो मे रहा। सर्पतो मे रहा। सर्वतो मे रहा। व्यावतो मे रहा। व्यावता मे प्रतिवा मे सर्वाहा ॥ ॥ नमी रहा प्रवाप। नमी मारी व्यावता मे स्वाहा ॥ व्यावता मे स्वाहा ॥ व्याहमु वि । सर्वह प्राना नियार । वन्य मुखे स्वाहा ॥

इनानिष विद्याननस्तातिस्मर्हेतुं नक्षप्रभावां सप्तपञ्चाश्रद्वरां विद्यायर्पिक्तीप्-निवद्धां सर्वनपर्दार्वे प्रयुक्तीत ॥

तव्यवा । ऋट्टे । वट्टे । नट्टे । कुनट्टे । टके । ठके । ठरके । उर्तमति । स्तृनति । तुरु । 15 क्लिल निल्लि । सर्वज्ञीड पर्ग्ग । नमी सञ्जसन्नसंबुद्धार्ण सिन्कार्सु ने मसपराः स्वाकृ ॥

<sup>1)</sup> This Dhāraṇā is extant both in Sanskrit (Rāj. Mitra, Sk. Budāh. Lit. 172) and in Tib. (KF. 318). The first three words, not in the MS., have been replaced from the Tib. (88. a. 2), with which the Sanskrit as given by Rāj. Mitra substantially agrees.

<sup>2)</sup> bandham . . gulla)mam . . ciraram . . mahācīvaram asi Tib.

<sup>3)</sup> See L. de la Vallée Poussin in J.R.A.S. 1895, p. 483.

<sup>4</sup> Tib. बद्द दृदं येय दुन्त

<sup>5)</sup> bujjhāņam MS. buddhāņām Tib. The rest of the Prakritic forms occur in both.

<sup>6)</sup> sidahandu me mantra<sup>9</sup> Tib.

10

15

20 -

ष्ट्रषा र्तात्मगावस्य भेषज्यवसनादिभिः । सत्रार्वस्मृतिपूर्वकमेव वत्तव्या ॥

चात्मतृष्णोपभोगानु ज्ञिष्टापत्तिः प्रजायते ॥

सर्व कि बोधिमवेनोत्मृष्टं सर्वसवेभ्यः॥ तत्र यदि विस्मृत्य प्रह्मव्यमात्मभर्णातृ-व्याया परिभुद्धेः क्तिष्टापत्तिनापग्रते । यय वितृष्णो उन्यासक्तो वा सवकार्यमनुस्मृत्य ठ भुद्धे न क्तिष्टामापत्तिमापग्रते । प्रह्मव्यमंत्ती स्वार्थेन भुद्धेः स्तेयापत्तिमापग्रते । प्रार्थेण प्रातिनोत्ते पाराविको भवति । मवस्वामिकेस्तु भोगैः सवस्वामिक स्वात्मभावः संस्तत इत्यदोपः । न कि दासस्य नित्यं स्वागिकर्मव्यापृतस्य स्वह्म्यमित येन वर्तेत ॥

उत्तं च धर्मसङ्गीतिमूत्रे। दामे।पमेन बोधिमत्वेन भवितच्यं सर्वसत्विकङ्करणीयप्राप-णतपेति ॥

न चैकासस्वाम्यर्थपरस्य दानस्य व्याध्यादिविक्तत्वमतेः स्वामिनमन्तुसाय्यापि भु-स्वानस्य वाशि[71 व]द्दोपः । नाप्येवं कुर्वाणस्य वोधिसत्तस्यात्तिके कस्यचिद्विदितवृत्ता-तस्याप्यप्रमादो पुच्यते गात्सर्यत्यागचितापरिसानात् ॥ न चात्र न्याये कश्चितसदेको पु-ताः । मर्वातसर्गा कि पूर्वमेव गगवत्काण्ठोत्त्रया प्रतिपादितः । तथा चात्मभावर्ता सलार्थ-मेवोक्ता । तस्य स्पष्टाववोधार्यम्यं न्यायो अभियुक्तो न तु स्वार्थापेतयेति ॥ इति जितासमुच्चये स्वात्मभावर्ता षष्ठः परिच्छेदः ॥ ६॥

VII.

## भोगपुण्यरत्ता सप्तमः परिच्छेदः

एवं ताबदात्मभावर्ता वेदितव्या । भोगर्ता तु वक्तव्या । तत्र सुकृतारम्भिणा भाव्यं मात्रज्ञेन च सर्वत इति शितापदादस्य भोगर्ता न डब्क्या ॥

<sup>1)</sup> Cf. p. 114, note 1.

उथ गरिष्ट्यणं कि शित्रास्मृतं । सुमनोतितकर्पकारिता सुमृतकर्पकारिता च । तेन भोगानां डर्म्यासा प्रेत्यकेता । अवसारतिषेशः तिहो भवति । शवस्यत्तिके च मात्र-सता युक्तिसता चोत्ता ॥तेनेदं सिहं भवति । यदिद्<sup>द्द</sup> । अल्पायमनोगेनापि कार्यसिही सत्यां स्वयमन्यैत्रं बङ्कतमभोगनाधनेपिता न कार्यति ॥

त्रत र्वोप्रगरिष्क्ष्यमृतं । पुत्रनाण्यसीर्मकर्षकार्गे रूपेणाः सन्यक्रम्यिने नेति । तया स्वण्योधियम्भुताधसर्गयक्ष्यौ त्यागात्यामी न कार्यो। इविकासार्थ-शतिस्तुल्यस्तित्व वोधिसद्यस्याधिकत्कृत्यकुरुत्तासर्थकर्गे त्यागात्यामी न कार्याविति सिद्दै मवतीति ॥

l) 'reguiring painstaiting application'; durnyusia Th-applied' Divy. Ales.

<sup>2) = &#</sup>x27;solice' as in Pall

<sup>8)</sup> Here the margin acces: Jivita-parishidrosycopi tydyn na karych ( idayaryayrataya atydgo 'pi na karych. But this passage is not reproduced in the Ad-(89. a. 6—b. 1).

A constantion in incident

d) evärihera Durg.

र्यवासः । तत्र परित्यक्तव्यं । तत्कस्य कृतोः । स्रविसर्शनीयं त्रिचीवर्गुक्तं तथागतेन । सचेत्पुनः जारिपुत्र वोधिमतः त्रिचीवर् परित्यव्य पाचनकगुरुको भवेत्र तेनाल्पेच्छ्ता स्रामिविता भवेत् । पस्तु खलु पुनः शारिपुत्राभिनिष्क्राक्षगृरुवासो वोधिसत्वस्तेन धर्म स्रामिवितव्यः । तत्र तेनाभियुक्तेन भवितव्यमिति ॥

म्रन्यवा क्षेत्रमंग्रक्षार्वं मक्तः सत्रराजेस्तस्य च सत्तस्य वोधिसत्राशयपरिकर्मात्तरा- ६ यान्मक्तोऽर्घस्य क्षानिः कृता स्याद् । म्रत एवोदार्कुशलपत्तविवर्जनताऽपत्तां इत्यु- च्यते । एवं तावत्त्यागप्रतिषेधः । म्रत्यागप्रतिषेधोऽपि ॥

यद्यार्यसागर्मितसूत्रे मकावानात्तरावेषु बद्धलाभता पद्यते । यो ४यं विधिरात्मन्यु-त्तः सो ४न्यस्मिविप बोधिसत्वे प्रतिपाच इति कृतो गम्यते ।

म्रोपैंग्यपरिपृटकायां देशितत्वात् । पर्कृत्यकारितः स्वकार्यपरित्याग इति ॥

10

15

तथार्यविमलको तिनिर्देशे अप्युक्तं । संसार्भयभीतेन किं प्रतिसर्तच्यम् । स्राक् । संसार्भयभीतेन किं प्रतिसर्तच्यम् । स्राक् । सर्व।तव्यं ।

तवा च धर्मसङ्गीती सार्ववाको वोधिसव म्राक् । यो भगवन् वोधिसवः सर्वसवानां प्रवमतर् वोधिमिच्कृति नात्मनः । यावदियं भगवन् धर्मसङ्गीतिरिति ॥

उत्सर्गादेव चास्य स्वार्थाभावः सिद्धः । किं तु सत्नार्थकानिभपादयोग्ये सत्ने सुभरं ना-रोपपति । यत्र तु सत्नार्थकानि न पश्यति तत्र स्वयं कृतमन्येन वाजगहितमाचरितमिति

<sup>1)</sup> Not in lexx. Tib. 레'디젤드짜'다' (90. a. 8) 'not having kept (?)'.

<sup>2) °</sup>tā MS.

<sup>3)</sup> See p. 6, n. 5 and add. citation in Madhyamaka-vritti (Camb. Cat. p. 116).

को विशेषो । यद्यमपर्बोधिसत्वकुशलसिद्धये न स्वकुशलमुत्सृत्रति । म्रथ स्वडर्गतिड-ष्वाद्धिमेति । द्वितीयस्यापि तद्वेव डप्बं । म्रथ तदुष्वेन मे बाधा नास्तीत्युपेतते । यथो-तिः सूत्रैः सापत्तिको भवति ॥

पथा च रुल्कूटसूत्रे। चलार् इमे काश्यप बोधिसलप्रतित्रपका इत्यार्भ्योक्ते। म्रात्म
गृं सुखार्थिको भवति न सर्वसल्र ब्रायन्यनार्थिक इति ॥ तस्मान्न प्रपर्पृच्छाविधिना पूर्ववदात्मा गर्छणीयः एषा तु बोधिसलिश्ता पर्यापिन्रार्म्भेण धर्मसङ्गीतिसूत्रे निर्दिष्टा।
कथं कुलपुत्राः प्रतिपत्तिस्थिता वेदितन्याः। म्राक् । यदा सलेषु न विप्रतिपद्यत्ते। म्राक् ।
कथं सलेषु न विप्रतिपत्रको । म्राक् । यन्मेत्री च मक्तक्रिणां च न त्यनित्त । सुभूतिराक् ।
कतमा बोधिसलानां मक्षित्रो । म्राक् । यत्कापन्नोवितं च सर्वकुशलमूलं च सर्वसलानां
तिर्धातपत्ति न च प्रतिकारं काङ्गित । म्राक् । कतमा बोधिसलानां मक्तक्रणा। यत्पूर्वतरं
सलानां बोधिमिच्छिति नात्मन इति ॥

श्रत्रैव चार्ह् । महाकरूणामूलाः सर्वबोधिसत्वशिता इति । श्रवश्यं च भगवतेरं न निवार्णीयं । श्रन्यतर्वोधिसत्वार्थे ना [72 b] र्थितादवश्यं तूपदिशतीति निश्चीयते । येन दातुर्महाद्विणीये महार्थदानान्महापुणयसागर्विस्तरो दश्यते । \*\*\* श्रन्यवा तु 16 केवलमेव विद्यातिनो मर्णं स्यात् ॥

यत् तु प्रशासिविनिश्चयप्रातिकार्यसूत्रे देशितम्। य एष ते मक्रारा वर्षशतसक्षेण परिव्ययोऽत्र प्रविष्ठः स सर्वः पिएडीकृत्यैकस्य भिनोर्यात्रा भवेदेवं प्रत्येकं सर्वभिनूणां । यश्चोदेशस्वाध्यायाभियुक्तो बोधिसवः सगौर्वो धर्मकामः श्रहादेयमाकारं परिगृक्तीवं चिन्तं मुत्पाद्येत् । अनेनाकं धर्मपर्येष्टिमाप्तस्य इति । अस्य कुशलस्यैष देपधर्मपरित्यागः शत20 तमीमपिकलां नोपतोति॥ तद्गृक्सुखपलिश्रहमधिकृत्योक्तं न तुपूर्वोक्तविधिना कश्चिद्दो-षः ॥ उक्तो समासता भोगर्ता । पुण्यस्ता वाच्या । तत्र स्वार्धविपाकवित्षप्राच्छुभं सर्वितं भवेत् ॥

<sup>1)</sup> I have marked a lacuna \*\*\*\* here as the Tib. (91. a. 4), (not very legible in this passage) contains some matter not quite corresponding to the Sanskrit text.

पद्योतं नार्गपपापरिपृच्क्।यां । स नात्मकृतोः शीलं एतति । न स्वर्गकृतोः । न शक-बक्तोः भे भोगक्तोः । नैम्चर्यक्तोः । न इपक्तोर्न वर्णक्तोर्न वर्णक्तोः । पे ॥ न निर-यभवभीतः शीलं रुत्तति । पे ॥ एवं न तिर्यग्योनिभवभीतः शीलं रुत्तति । मन्यत्र बुद्धनेत्री-प्रतिष्ठापनाय शीलं रतति । पावत्सर्वसविक्तमुखयोगत्तेमार्थिकः शीलं रत्तति ॥ स एवंद्रपेण शीलस्कन्धेन सनन्वामतो वोधिसत्वो द्शिभधीर्मर्न कीयते । कर्तर्नेर्द्शिभः । यद्वत ६ न चक्रवर्तिराज्यात्परिकीयते । तत्र च भवत्यप्रमत्तो वोधिप्रतिकाङ्गी बुद्धदर्शनमभिका-इते । एवं ब्रह्मबाद्वदर्शनाभेखप्रांतलम्भादर्मश्रवणाव परिक्रीयते । पावख्याश्रुतप्रति-पत्तिसंपादनाय बोधिसत्तसंबर्समादानाच परिक्षियते । मनाक्ष्यप्रति[७३ ०]भानात्सर्वकु-शलधर्मप्रार्थनध्यानात्र परिकीपते ॥ एवं शीलस्त्रन्धप्रतिष्ठितो वोधिप्ततो मक्तामतः सदा नमस्कृतो भवति देवैः।सदा प्रजसितो भवति नागैः।सदा नमस्कृतो भवति पत्तैः। 10 सदा पुजितो भवति गन्धर्वैः सदापचापितश भवति नागेन्द्रास्रेन्द्रैः। सदा स्नानितश्च भव-ति ब्राव्यापात्रियम्प्रेष्टिगृक्षपतिभिः । सदाभिगमनीयश भवति पिएउतैः । सदा सगन्वाव्ह-तश्च भवति बुद्धैः। जास्तुसंमतश्च भवति सदेववास्य लोकस्यानुकम्पकश्च भवति सर्वस-तानां ॥ पे ॥ चतस्रो गतोर्न गच्छति । सतमाश्रतस्रो । यद्वतासणागति न गच्छत्यन्यत्र सलपरिपाकात् । वुद्दणून्यवुद्दतेत्रं न गच्कृति। गिष्यादृष्टिकुलोपपत्तिं न गच्कृति। स- 15 र्वडर्गतिगतिं न गच्छति॥

एवं पूर्वेतिस्ष्टस्यापि पुरायस्य लेकावशात्पुनरूपादीयमानस्य रत्ता कार्या। पुरायदाना-दपि यत्पुरायं ततोऽपि न विपाकः प्रार्थनीयो उन्यत्र परार्थात्। किं च पुरायं रत्तितुकामः। प-श्वात्तापं न कुवीति॥

यद्योक्तमुग्रवरिष्टक्रायां । द्ञा च न विप्रतिसार्चितमुत्पाद्यितव्यिमिति ॥

20

<sup>1)</sup> rājya° marg.

<sup>2)</sup> na brahmatvahetoh marg.

<sup>3) &#</sup>x27;yamaloka' marg.

<sup>4)</sup> na çakratvāt parihīyate | tatra ca bhavaty apramatto bodhipratikānkshī marg

पृष्ठदेवित्यादीर्बत्यं। विप्रतिसारात् पापवत्युग्यस्यापि तयः स्यादित्यभिप्रायः। न च कृत्वा प्रकाशयेद् । अनेकपर्यायेगा व्हि भगवता प्रकृतकत्याणता । विवृतपापता वर्णिता । तत्र विवृतस्य त्तयो गम्यते । पापस्य दीर्मनस्येनैव पुग्यस्य सीमनस्येनापत्तिः सर्वार्थः निरामिषचित्तस्य प्रकाशयतः॥

वथा र्लमेघे वैग्वरृष्टात्तेनात्मोत्कर्षो निर्दोष उत्तः । पुनः पुण्यरृद्धा कामो
लाभमत्कारृभीतः स्याडुन्नितं वर्जयेत्सद् ।
बोधिसत्रो प्रसनः स्याडुर्ने विमित्तमृत्स्जेत् ॥

इदं च र्लकूटे ४भिक्ति । चतुर्भिः काष्यय धर्मैः समन्वागतस्य बोधिसत्तस्योत्पन्नो-त्पन्नाः [73 b] कुशला धर्माः परिकीयत्ते । यैः[चतुर्भिर्मुक्ताः]न वर्धते कुशलैर्धर्मैः । कतमै-10 सतुर्भिः । यद्वताभिमानिकस्य लोकायतमस्त्रपर्येष्ट्या । लाभसत्काराध्यन्नसितस्य कुल-प्रत्यवलोकनेन । बोधिसत्नविद्वेषाभ्याख्यानेन । स्रस्रुतानामनिर्दिष्टानां च सूत्रात्तानां प्र-तिलेपेगोति ॥

श्चार्यसर्वास्तिवाद्तां च पठाते। पश्यद्यं भितव एतं भितुं केशनखस्तूपे सर्वाङ्गेन प्रणिपत्य चित्तमभिप्रसाद्यसम्। एवं भद्तः। अनेन भित्तवो भितुणा पावतो भूमिराक्राता
ग्रिं धर्शीतियोजनसङ्ख्राणि पावत् काञ्चनचक्रं। अत्रात्तरे पावत्या वालिकास्तावत्यनेन
भितुणा चक्रवर्तिराध्यसङ्ख्राणि परिभोक्तव्यानि। पावद्यापुष्मानुपालिर्येन भगवान् तेनाञ्चलिं प्रणम्य भगवत्तिमद्मवोचत्। यङ्जक्तं भगवतास्य भिनोर्वं मङ्गित कुशलमूलानि । कुन्नेमानि भगवन् कुशलमूलानि तनुतं परिन्तं पर्यादानं गव्छितः। नाङ्मुपाले एवं

<sup>1)</sup> These two words are added in margin, and are not represented in the Tib. (92. b. 2—3). The words yaih...kuçalair dharmaih though represented in the Tib., do not appear to give good sense.

<sup>2)</sup> A new compound, «paying attention to» Tib. [1] Cf. Pali mukham oloketi.

<sup>3)</sup> Sic MS. Tib. নেবল্ৰ'ন'স্কৰি'ত 'থি 'মন্' মু' ন' কুমৰ'ট্ট' লুব্ৰ্ 'নাৰ্ট্ড' লুব্ৰ 'থে নিৰ্ভ্ত 'থি 'মন্' মু' ন' কুমৰ'ট্ট' লুব্ৰ 'থে নিৰ্ভ্ত 'থি নিৰ্ত 'থি নিৰ্ভ্ত 'থি নিৰ্ভ্ত

ति चोपक्ति च समनुपश्यामि । यद्या सब्रह्मचार्रो सब्रह्मचारिणोऽत्तिको द्वष्टिचतुमत्पा-दयति । यत्रोपाले इमानि मकात्ति कुणलमूलानि तनुत्वं परित्तपं पर्यादानं मच्छ्ति । त-स्मात्तर्स्ध्रुपाले एवं शिक्तित्वयं यद्वरधम्बूणायामिपि चित्तं न प्रहूपिष्ध्यामः । प्रागेव सिव-ज्ञानको काप इति ॥

मार्पमञ्जमोविक्ती दितसूत्रे हैं है। प्रतियः प्रतिय इति कल्पणतीपचितं कुशलमूलं ६ प्रतिकृति तेनोच्यते प्रतिय इति ॥

मार्पगएउच्यूक्सूत्रे च मनससत्वपरित्रापयोज्ञसः स्त्रिया रात्रिदेवतयौ पूर्वावदानं स-षयत्याभिक्तिं । ते तेनान्योन्यावगन्यनासमुद्तिनाकुशलमूलेनायुःप्रमाणादिप परिक्तियसे स्म । वर्णाद्विप वलादिप परिकोयसे स्मिति । म्रत्र च न सदाचिद्ववतिः कार्यिति प्रदर्शनार्धे सदेत्यु(७४ ०)च्यते ॥

लाभतत्वारस्तु कर्राचिर्भ्युपगम्यते । यथोक्तं म्रार्ग्र्लमेषे । इक् कुलपुत्र वो-धिसतः सुनेक्तात्रमपि रत्नराणि लगनानः प्रतिगृह्णति । प्रत्यवर्मिप वस्तु प्रतिलभमा-नः । तत्वस्य केतोः । तस्यैवं भवति । एते सत्वा नत्सिर्णो लुब्धा लोभाभिभूताः \*\*\* । तदेतोः तत्प्रत्ययं तिविदानं मक्षावारिस्वन्धावष्टव्दा इव संसारसागरे उन्मज्ञनिमज्ञनं कु-

<sup>1) &#</sup>x27;even when [one is distraught] on the heated pillar, much less when the body has all its powers of perception'.  $sth\bar{u}n\bar{a} = s\bar{u}rm\bar{\imath}$  has hitherto been vouched for by lexx. only; but see now Mhv. II 314 1. On the  $s\bar{u}rm\bar{\imath}$  see (e. g.) Manu Xl. 104.

<sup>2)</sup> K. F. 230; Nanjio 184 (tr. A. D 313); Wassiljev 175 (162).

<sup>3)</sup> Cf. Rāj. Mitra, Nep B. L p 91 fin. I have not verified the present extract in MS. II (v. p. 2 n. 1 supra), but a conversation between Sudhana and the rātridevatā there more correctly named Samantasatvatrānaujaḥçrī occurs at f. 150.

<sup>4)</sup> The MS. reads here kutṭakuncakāh preceded by an equally mysterious form khaṭtaṅkāḥ in the margin. The sentence in the Tibetan (93. a. 5) ends. RENTIUNT From this we may conjecture some Prūkrit form of kshudra(-ka) (to which the lexx. give the secondary sense of 'mean', 'miserly') similar to those (khuddāka etc.) mentioned by Senart on Mhv I. 302. 12.

र्विति । तदेषां भविष्यति दीर्घरात्रमर्थाय क्तिय सुखाय । सर्वे प्रतिगृद्ध न स्वीकरोति । न लोभचितमुत्याद्यति । प्रन्यत्र सर्वसवसार्धारणां बुद्धधर्मसंघेषु कारां करोति । यथा डिष्डितानां च सर्वसवानामुपज्ञीव्यं करेगित । तं च दानपति समुत्तेज्ञर्यात संप्रकृषय तीति ॥

तथात्रैवोक्तं। तेन च दानेन नोझतो भवतिति॥ पुनर्त्रैवाक्। पाद् पुनर्स्य तहेतो-स्तत्प्रत्यपं तिझदानं कीर्तिशब्द्श्लोको भवति तत्र नोझामजातो भवति न मानजातो न मद्जातः। एवं चास्य भवति। न चिरेण कालेन यस्य चायं कीर्तिश्लोकशब्दः समुत्यितो यैश्य समुत्यापितो पश्च कोर्तिशब्द्श्लोकस्त्रयमप्येतत्सर्वेण सर्वे न भविष्यति। तत्र कः य-पिउतजातीयो अनित्येषु न च स्थितेषु धर्मेषध्वेष्ठनाश्चार्तिकेष्ठनुनयिनतमृत्याद्येद्वन-10 तो भवेन्मानद्धितो वा। एवं कि बोधिसत्तो लाभसत्कार्कीर्तिशब्द्श्लोकेषु मूपस्थित-स्मृतिर्विक्रतीति॥

पुनराकः । चएडालकुमारीपमाञ्च लोके विक्रिति नीचनीचेन मनसा । मानम्दर्पा-धिगतार्थं भवत्ति पैषुन्यसंज्ञापाः सततसमितं प्रत्युपस्थितत्वादिति ॥

पुन्रप्युक्तं । इक् कुलपुत्राभिनिष्क्रात्तगृक्ष्वासः प्रव्रक्षितो बोधिसत्तो मृतकसदृशोऽक्

15 मित्रामात्य[74 b] ज्ञातिसालोक्तितानामिति निक्तमानो भवति । वैद्वर्यं मे अभ्युद्धतं विवर्णानि च मे वासांसि प्रावृतान्यन्यश्च मे आकल्पः संवृत्त इति निक्तमानो भवति । मुण्डः
पात्रपाणिः कुलात्कुलमुपसंक्रमामि भित्ताक्तिशिक्तानिदानमिति निक्तमानो भवति ।
नीचनीचेन चित्तेन चण्डालकुमार्सदृशेन पिण्डाय चरामोति निक्तमानो भवति । पिण्डिलिको अस्म संवृतः । पर्प्रतिबद्धा च मे ज्ञीविकति निक्तमानो भवति । अवधूतमवज्ञातं

20 प्रतिगृह्णामीति निक्तमानो भवति । आराधनीया मे आचार्यगुरुद्विणोया इति निक्तमाने
नो भवति । संतोषणीया मे सब्रह्मचारिणो । यद्यत तेन तेनाचारगोचरसमुद्राचारेणीति नि-

<sup>1)</sup> kārā (fem.) 'praise; cf. Divy. index.

<sup>2)</sup> ānāsvasikeshu MS.: for the meaning cf. Divyāv. 207. 28.

<sup>3)</sup> darpyavigata MS.

क्तमानो भवति । ग्रप्रतिसन्धानबुद्धधर्मान् प्रतिपत्स्य इति निक्तमानो भवति । कुद्धानां न्यापन्नचित्तानां सत्वानां मध्ये सात्तियक्जलो विक्रिष्यामोति निक्तमानो भवतीति ॥

मार्गसागर्गतिम्त्रेऽप्युक्तं । सत्कायपरिशुद्धमः भवति । लक्तणसगलंकृतगात्रमृद्धत-रुणकृत्तपादः स्वविभक्तपुणयिनव्यन्द्गात्रो ऽक्तिनेन्द्रियः सर्वाङ्गप्रत्यङ्गपरिपूर्णः । न च द्रपगद्मत्तो भवति । न कायमण्डनयोगानुगुक्तः । म क्रियद्योनानागिष सत्वानां द्रपविकला- ६ नामप्यवनगति प्रणगति धर्मयास्तानागुपाद्दायोते ॥

पुनर्त्रैबोक्तं । स्याग्वयापि नाम भगवन् गर् महामागरः प्रतिमंनिष्ठते तर् निम्ने प्विवोप्ररेशे मंतिष्ठते । तस्य निम्नत्वार्त्त्वकृण मर्वनग्वश्च मर्वप्रश्चवणानि च प्रपतः निम्न एवनेव भगवन् निर्मानस्य गुरुर् तिर्णायगीर्वस्य वोधिमवस्यात्व्यकृण तानि गम्भीराणि धर्ममुखानि श्रो(१५ व)तेन्द्रियस्याभाममागद्कृति । स्नृतौ चावतिष्ठते । तः १० स्मातिर्द्धं भगवन् गां बोधिमत्वो नानोवतो भवि गानम्तद्धः न च गुरुर् तिणीयभ्यो अवनमिन न प्रणानित वेदितद्यं भगवन्मार् द्भुष्णायिद्यो वतापं बोधिमत्व इति ॥

यार्यलोकोत्तर्यित्वर्ते चोतं । द्र्णेगानि भी तिन्पुत्र वेषिमवानां नार्कागणि। वातमानि द्र्ण। यदिदं गुरुद्दिक्षणीयाचार्यातापितृष्रमणात्राख्यणसम्यग्गतसम्यकप्रतिपत्रेष्ठगीर्वता गार्कागं। धर्मभाणकानां विणिष्टधर्माधिगतानामुद्दार्ध्वमंद्रेणकानां गक्तायानस- 15
माह्रजानां निर्वाणप्यविधित्तानां धारणीमूत्रात्तराज्ञप्रतिलब्धानां नावननति। गर्वितस्तव्धश्र भवति। धर्मभाणके न गीर्वनुत्पाद्यति। न शुश्रूषां न चित्रीकार् करोति।
मार्कामं धर्मश्रवणसांकष्ट्ये च निषण उद्दार्ध्वर्यये समुत्यत्रे धर्मभाणकस्य साधुकारं न

<sup>1)</sup> cf. Karandavyūha (ref. in B2) 96 21 bhil shūņām çīlavatām dalshinīyānām.

<sup>2)</sup> M. Vyutp. lxv. 9.

<sup>3) &#</sup>x27;regard', a form peculiar to Buddh. Skt, wh Böhtlingk (W.K.F. Nachtr. VI) with one MS. of M. Vyutp. (XCVII. 6) would correct to cittikāra. But see Senart, Mhv. I. 444; and regarding his illustration from Pānini (III. 111. 150) compare the usages of θαυμόζειν for the transition from 'étonnement' to 'respect'.

प्रयच्कृति मा कश्चिद्दिनन्प्रशंसतीति मार्क्न ॥ ऋभिमानं चोत्पाब्यात्मानं प्रतिगृह्णाति । परांध न मृह्णाति । स्रात्मज्ञतां च नावतरति । चित्तनिध्यप्ति नोत्वाद्यति । मार्क्न ॥ म्रिधमानं चोत्पात्वातानवबुध्यमानो वर्णाक्षाणां पुद्रलानां वर्णे प्रतिकाद्पति । स्रवर्णे मा-षते । न च परस्य गुणवर्षीनातमना भवति । मार्कमं ॥ ज्ञानाति च । व्रवं धर्मी ४वं विनयो भूतिमद् बुद्धवचनमिति । पुद्रलिबिद्धेषेण धर्मविद्धेषं करोति । सदर्मे प्रतिनिपति । म्र-न्यां चित्राह्यति । मार्क्स ॥ उच्चमानमं प्रार्थयते परिकारधर्मे न मार्गयति । परोप-स्थानं सोऽभियाति । स्रिभनन्द्ति । वृद्धस्थविराणां चिरचरितत्रव्सचर्याणां न प्रत्युपतिष्ठते न च प्रत्युद्गच्छ्ति । मार्क्म ॥ भृकुटीमुखः खलु पुनर्भत्रति । न स्मितमुखः । न खिल मधु-र्वचनः । सद्। कठिनचित्राष्टिक्द्रान्वेषी । स्रवतार्प्रेनी । मा[७६ ७)र्क्म ॥ स्रभिमानं च 10 पतित्वा परिस्टतात्रोपसंत्रामित । न सेवते । न भवते । न पर्युपास्ते । न परिप्रश्रयति । न परिपृट्कृति । किं कुणलं किमकुशलं किं करणीयं किं कृतं दीर्घरात्रमधीय कि्ताय सु-खाय भवति । कि चाऽकृतं दीर्घरात्रमनर्घायाव्हितायामुखाय भवतीति । संजेउः संजेउतरी भव-ति । मोक्ट्यूको मानप्राक्ते । म्रिनःसर्गार्शि । मार्क्म ॥ स मानाभिभूतो बुद्धोत्पारं वि-रागयति । पूर्वकुशलमूलं तपयति । नवं नोत्यापयति । सनिर्देशं निर्दिशति । विग्रस्मा-15 र्भते विवादबङ्गलम्य भवति । स एवं धर्मविवृहार् । स्थानमेतद्विचाते यस्मिन्मिच्या नक्ः-प्रपातं पतेत् । स्रय च पुनर्वोधिचित्तवलाधीनदिर्ध्यं प्रतिलभने । स कल्पणतसक्त्रेषु वुद्वीत्यादं नासाद्यति । कुतः पुनर्द्वम्घवणम् । इदं दशमं मार्कमं ॥ इमानि भी जिनपुत्र दश मार्क्साणि । यानि परिवर्ध वीधिसवा द्श ज्ञानकर्माणि प्रतिलभते । ब्रेजैव च ज्ञानक-र्मसु पच्यते । निर्मानता सर्वसत्नेषिति ॥

<sup>1) &#</sup>x27;lest anyone should praise him for it'; cf. Speijer, Syntax p. 319. n. 1.

<sup>2)</sup> The MS. reads sābhīyati. The Tib. (95. a. 1) has শ্র্নুইন মূল্ন

**新**宏 3) Possibly a case of sa-intensive; cf. Childers p. 406, and supra pp. 110 n. 3, 113, n. 2.

10

15

यार्थराष्ट्रपाससूत्रेऽटियुतां । श्रवायभूमि ' मतिमत्तर्षोषु । दिरहतां ' नोचमुलोवपत्तिम् । बात्यन्ध्यदीर्बल्यमयालपस्यामतां । मृह्हत्ति ते मानवजेन मूहाः ॥

इति॥

धर्मसंगीतिम्त्रेऽप्यतं । सत्वतेत्रं वोधिमत्यस्य वुद्धतेत्रं यतम् वुद्धतेत्राद्धुद्धर्माणां लाभागमो भवति । नार्कामि तिमन्त्रिप्रतिपत्तुम् । एवं चास्य भवति । सर्वं मुचिर्तं द्वम्य-रितं च सत्वात्तिम्नित्य प्रवर्तते । द्वम्यिताम्यमाचापायाः प्रवर्तते । मुचिर्ताम्यपदिवमर्नु-ष्या इति ॥

ग्रत एव रह्मोत्काधारण्यागप्युतं । इक् भो जिनपुत्राः प्रथमिक्तोत्पादिको वोधिस-तः ग्रादित एव सर्वमत्नानामिको दणप्रकारं चित्तमुत्पाद्यति । कतमद्शप्रकारं । तय-धा । क्तिचित्ततां सुखचित्ततां दायाचित्ततां हिनम्धचित्ततां [76 व] प्रियचित्ततां श्रनुप्रक्-चित्ततां श्रार्ताचित्ततां समचित्ततां श्राचार्यचित्ततां शास्त्वित्ततां । इदं दशप्रकारं चित्तमु-त्पाद्यतीति ॥

श्रद्धावलाधानावतार्गुद्धासूत्रे ४ प्युक्तं । सवर्सत्वानां शिष्यताभ्युपगमे स्थितोऽस्मि । पराद्य सर्वसत्वशिष्यताभ्युपगमे प्रतिष्ठापिष्यामीत्याश्वासं प्रतिलभते ॥ पेयालं ॥ सव-सत्वेषवनमप्रणामनतायां प्रतिष्ठितोऽस्मीति पूर्ववत् ॥

तत्रावनमनप्रणमनतायां सर्वसत्वेषु निर्मानता ॥

तयार्वविमलकोर्त्तिर्निर्देणे । परिशुद्धबुद्धनेत्रोपपत्तपे सर्वसत्नेषु शास्तृप्रेमोक्तं । लोका- 20 प्रसादानुरतार्थे त्वासनपादप्रख्यालनकर्म कुर्वतापि चेतसा स्त्रीषु वातगाप्राप्तेषु वा वि-निपतितेषु वोधिसत्तेन प्रेमगौरवाभ्यासः कार्यः ॥

1) 54. 16 supra.

<sup>2)</sup> So MS. for prakshālana: cf. Pali pakkhāleti

उत्तं कि गएडच्यूके तस्य सननत्रानिपषस्य तिसम्बक्तिनेक्सने सर्वः स बनजा-यो ४भिमुखः प्राञ्जालास्थितो ४भूत् । तमेत्र राजानं नमस्यनानः ॥ पे ॥ म खनु सर्ववर्मनि-र्नाद्च्ङ्त्रमएडलनिर्चोपो राजा तेषा याचनकानां सक् द्र्वनेनातननस्कतरी राजानेन च त्रिसाक्ष्रचक्रचतिर्ग्राध्यप्रतिलानेनामीनाप्राप्तकल्ययपेत्रसानेन । यावत् प्रद्वाचास्ट्रेवसा-**5 सिविमोनमुखविक्।रेखाउर्वसकल्यावमानेन** । तखबा कुत्तपुत्र पुरुष्टिकासन्याचीर्-तस्य मातापित्वानृभगिनीनित्रामात्यसातिनःत्तोव्तिगुत्रडक्तिनार्ववित्तातिवृह्य स्यारबीकात्रार्विप्रणष्टस्य तद्र्वनक्रामस्य । तेषां समत्रयानेन मक्तां प्रतित्थ्यवमान-मुत्यतेत् तद्र्शनावित्यतया । एवनेव कुतपुत्र रातः सर्वर्यनीनर्नार्व्ह्त्रमण्डलिनेशेयस्य तेषां पाचनकानां सक् द्र्यतिन मक्षप्रोतिबेगाः मैक्षाताः। चित्रतुष्टिसुखनवकाते नक्त-10 ज्ञित्तीर्यतावेगः प्राहुर्भूत्र भृतो यावतेषु सर्वयावत्केषु रक्तनुत्रकतंता नातावितृतंता द्विणीयमंत्रा कल्याणिनत्रमंत्रा वर्णमंत्रा इर्लभमंत्रा इप्कार्कार्वमंत्रा वङ्गर्मंत्रा पर्मोपकारितंका बोधिमार्गोपस्तम्मसंता बार्चाण्यास्तृतंत्रोत्यखेतेति॥

र्वनन्यगतभावे संवानान्यतोगमनोयस्थानाद्विष्ठमङ्के सर्वोत्सर्गे स्नरेत्। र्यानेवार-मात्मीयः कायः । यथेष्टमत्र वर्ततान् । पृथिवीद्योग्रेनोरलेरनादिखित्र स्वतुखर्थनिति । 15 म्रयवा स्वाम्यप्रमाद्गीतेनेव तत्प्रसाद्।िवनेव तद्यक्षासंत्राद्ना मनसि कर्तव्या। सन्त्रते। ब्युपस्मानं कुवती ब्यमत्यभावात् । भिनुषा म्सानेनाङ्गेकृतं ॥

ययोक्तं भिनुप्रक्रीर्णके । भगवानास् । मा मार्ण भिनु मा मार्ण भिनु । ऋहे ते भिनूर-स्थास्य । बाहर् भिनु चीवराणि पावते योजानि । एवनुको ब्रायुप्नानानेन्द्रो भावतनेहर्-बोचत्। मा भगवानेतस्य ग्लानस्यामुचिम्नजितानिः चोवर्गाचः घोवतु । इङ् मावन् वो-20 विपर्य । नगवानाक् । तेन स्थानन्द् समेतस्य भिनुस्य चीवर्राणि योव । त्रवणतो उर्द्यना-

<sup>1)</sup> upalārarāçaye marg.

<sup>2)</sup> Not in Nanjie or K. F.; Tib. 77357355577 (St. b. S.

<sup>3)</sup> Prakrit and Pali forms.

सिचिष्यति । म्रय खल्वायुष्मानानन्दो तस्य ग्लानस्य भित्नुस्य चीवराणि घोवति । भग-वानुद्वामासिचति ॥ पे ॥ म्रय खल्वायुष्मानानन्दस्तं ग्लानं भित्तुं साधु च सुष्ठु चानुप-रिगृन्त बिह्मर्धा न्हिरित्रा स्नापयेत् । भगवानुद्वामासिचतीति । म्रान्ह च ।

र्यानाराध्य मक्त्रं विराध्य कष्टां विपत्तिमामोति । प्राणपरित्यागैरपि तेषां नन् तोपणं न्याय्यं ॥ Б एते ते वै सवाः प्रसाग्व पान्सिह्मगारता वक्वः। सिद्धितेत्रं नान्यत् सबेभ्यो विग्वते बगति॥ हते चितागणयो भहेंबरा घेनत्रश्च कामद्वधाः । गरुवच देवतेत्र च तस्गादाराधनीयास्ते ॥ किं च निश्क्तवन्धूनामप्रमेयोपकारिणाम् । 10 सताराधनमृतसन्य निष्कृतिः वाा परा भवेत् ॥ शिरता धार्यामात पुरा नावो यवेटिसतम् । ज्ञरासुव्यूपितान्सवान्भूवा यत्नेन निश्चलः॥ र्भन्दिति देवे प्रविशहयवीचीम् पेषां कृते तत्र कृते कृतं स्यात् । मकापकारियपि तेन सर्वे नात्याणने[77 व]वाचरणीयमेषु ॥ 15 स्वपं मन स्वामिन एव तावग्वदर्धमात्मन्यपि निर्व्यपेताः। ग्रक् क्यं स्वामिष् तेष् तेषु करोगि मानं न तु दासभावन् ॥

<sup>1)</sup> odhā nī haritiā MS. With haritiā for hrtiā compare the Pali.

<sup>2)</sup> Metre of first three stanzas: Aryā.

<sup>3)</sup> Cf. Bodhic III. 19. Prof. d'Oldenburg compares the quotation from the Jambhalastotra of Candragomin in the Nāmasaṃgīti-ṭīkā:

bhadraghaṭakalpapādapacintāmaṇayo 'py acetanātantaḥ \
te 'pr sukhayantr satvān kīmu na Bhagavān svīkrtakṛpayā \\.

<sup>4) =</sup> Bodhic. VI. 119.

<sup>5)</sup> pratyupakāro buddhānam marg.

<sup>6)</sup> The following verses down to the end of the citation p. 157.8 occur at Bodhic. VI. 120-134, 115. A few variants are noted below.

येषां मुखे यात्ति मुद्दं मुनीन्द्राः येषां व्यवायां प्रविशत्ति मन्यम् । तत्तोषणात्सर्वमुनीन्द्रतुष्टिस्तत्रापकारे ४पकृतं मुनीनां ॥ म्रादीप्तकायस्य यद्या समत्तान् । न सर्वकानैर्पि सीमनस्यम् । सवव्यवायामिय तद्देव न प्रीत्युपायोऽस्ति मक्ताकृपाणाम् ॥ तस्मान्नया यज्ञनडुष्खनेन । डुष्खं कृतं सर्वमकाद्यानां । 5 तदम्य पापं प्रतिदेशपामि यत्खेदितास्ते मुनपः समन्ताम् ॥ म्राराधनायाच्य तथागतानां सर्वात्मना दृश्यम्पिमि लोके । कुर्वस् में मूर्घि परं जनीवाः निष्नस् वा तुष्यतु लोकनावः॥ म्रात्मीकृतं सर्वमिदं बगत्तैः कृपात्मभिनेव व्हि संशयो अत्र । द्श्यत एते नु सेवद्रपास् । त एव नायाः किमनार्रो ४त्र ॥ 10 तबागताराधनमेतदेव स्वार्धस्य संसाधनमेतदेव। लोकस्य डुब्बापक्नेतर्वेव तस्मान्ममास्तु त्रतमेतर्वेव ॥ पविको राजपुरुषः प्रमञ्जाति मक्।जनं । विकरोति न शक्नोति दीर्घदर्शी महाजनः॥ यस्मानिव स एकाकी तस्य राजवलं वलं। 15 तया न डर्बलं कंचिद्पराद्यं विमानयेत्।। यस्मान्यवापालाश्च कृपावतस्य तहलं। तस्मादाराधयेत्सत्नान् भृत्यश्चराउन्पं यद्या ॥ क्पितः किं नृपः कुर्याखेन स्यामर्कव्यया। यत्सबद्रीर्मनस्येन कृतेन ऋनुभूयते ॥ 20

<sup>1)..1)</sup> dayamayanam ... sarva-mahakrpanam Bodhicaryav. text.

<sup>3)</sup> tanmun° Bodhic.

<sup>4)</sup> driçyantu etena tu Bodhic.

<sup>5)</sup> melius Bodh. vikartum naiva°.

20

तुष्टः चिं नृपितर्श्वाग्बहुद्धसमं भन्नेत् ।

यत्सवसीगनस्येन कृतेन स्वनुभूयते ॥

ग्रास्तां भविष्यहुद्धसं सवाराधनमंभन्नं ।

रक्ष्व सीगाग्यग्रः सीस्थित्यं चिं न पश्यसि ॥

प्रामाद्गिव्यनारोग्यन् प्रामीग्वं चिर्जिविनं ।

क्षित्रवित्तं स्पीतं त्रनो प्राप्तोति संगर्न् ॥

नैत्राज्ञग्य पत्पूत्यः सवनाक्तन्यमेत्र तत् ॥

वृद्धप्रसाद्ग्यत्पुषयं वृद्धनाक्तन्यमेत्र तत् ॥ ॥

ग्रत एव क् चन्द्रप्रदीपमृत्रे गेत्रीभावपलगुद्धावितम् ।

यात्रति पूतां वद्धाविध ग्रप्रमेगाः ।

वेत्रं शतेष् निगुत च विस्वरेष्ट्रे।

तां पूत्र कृत्वा ग्रनुलियनाय[77 म]नानां ।

संख्याकलापी न भत्रति मैत्रचित्ते ॥

तस्नादेवंविषेषु नक्तदिनगीपेषूवितं वर्तपेतमदा। एषा चाव्रतिर्योनिजीमनस्वा-रात्संभवतीति॥

तस्यानवतारे यहाः कार्यः । ययोक्तं रुह्मगेषे । यायं च कुलपुत्र वोधिसवो ४योनिशो-मनस्कारापगतो भवति । इक् वोधिसव एका कीरको गतः प्रविवेकस्थितो नैवं चित्तमुत्पा-द्यति । स्रक् समंक्रीर्णाविक्तरो । स्रक् प्रविवेकस्थितः । स्रक् प्रतिपवस्तावागते धर्मवि-नये । ये वन्ये स्नमणा वा ब्राव्हाणा वा सर्वे ते संक्रीर्णाविक्तिशाः । संसर्गवक्रला उद्वरा-स्तावागताहर्मविनयात् ॥

<sup>1)</sup> Name of a high number peculiar to Buddh. Skt., not determinable from the Tib. (nor elsewhere, probably), which has 기가지 about a thousand billion». Liketrale ... nayuta MS. I have not identified the metre of these lines.

<sup>2)</sup> uddhriah marg.

15

एवं कि वोधिसत्तो उपोनिशोगनस्कारापगतो भवति ॥

पुनर्त्रेवोक्तम् । इक् वोधिसत्रो वीर्यमारगमागो न तन्मक्हीर्यमास्वाद्यति । न च तेन वीर्चेणात्नानमुत्वार्पपति । न परान्पंसपति । तस्यैवं भवति । को व्हि नाम सप्रज्ञजान तीयः स्वकर्गाभियुक्तः परांशोदयेत् ॥

एवं कि वोधिसत्तो उन्ततवोर्चे। भवति॥

एप तु पुण्यरतायाः संत्रेपो पद्वीधिपरिणागना ॥

तचा खुक्तनार्यात्रयनतिसूत्रे । न कि वोधिपरिणामितस्य बुजलमूलस्यात्ररा कथि-त्परितयो यावद्दोधिमण्डनिषद्नात्। तत्ववापि नाम भर्त्त णार्द्वतीपुत्र मकाप्तमुद्रपति-तस्योद्कविन्दोर्नात्तरास्ति क्यो यावत्र वाल्पपर्यवसान । इति ॥

॥ इति वितासगुच्चवे भोगप्रवर्ता सप्तमः परिच्छेदः॥

## VIII.

## पापशोधनं ग्रहनः परिच्छेदः

उत्ता त्रवाणानप्यात्मभावादीनां रत्ता । श्रुहिरधुना वत्तव्या । विमर्थम् । शोधितस्यात्मभावस्य भोगः पृथ्वो भविष्यति ।

सम्यक्तिसद्धस्य भक्तस्य निष्कणस्येव देक्तिगम्।।

वयोक्तनार्यतयागतगुन्धमूत्रे । वानि च तानि मन्तानगरेषु मन्तारमानि भवन्यने-कप्राणिशतसक्स्राकीर्णानि 'तत्रापि स वीधिसवी मक्तिस्त्री मक्तिमात्मभावं मृतं का-

<sup>1)</sup> cf. 63. c supra.

<sup>2)</sup> samkhyepo MS.

<sup>3)</sup> çodhanaphalam tāvad āha marg.

<sup>4)</sup> satvānām marg.

<sup>5)</sup> A new form, but attested by the Tib. 지크기자치구' (98. b. 1) 'without an atom of dirt'.

पुनर् त्रेवोक्तं । स धर्मकाषप्रभावितो दर्शनेनापि मद्यानामर्थं करोति । श्रवणेनापि स्पर्नानापि मद्यानामर्थं करोति । तप्यथापि नाम शासनते बीवकेन वैक्यरावेन सर्वभैपक्रानि समुद्दानीय शेपक्रतरुमंकृतिमयं द्रारिकाद्यपं (कृति)प्रामादिकं दर्शनीयं मुक्तं मुनिष्ठितं सु-परिकार्मकृतं । सागच्कृति गच्कृति तिष्ठति निर्पादिते शव्या च कल्प्यति । तत्र ये श्राग- 10 च्कृत्यातुरा गच्तत्मानो राज्ञानो वा राज्ञमात्रा वा श्रेष्ठिमृक्पत्यनात्यकोदृराज्ञीनो वा । तान्स बीवको वैक्यराजस्तया भेपक्यदारिक्यमा सार्वं संपोज्ञयति । तेयां ममनत्तरमंपोगमापन्त्रानां सर्वव्याययः प्रस्नभ्यते अरोगाश्च भवत्ति सुण्विनो निर्विकाराः । पश्य शासमते बीवकानां सर्वव्याययः प्रस्नभ्यते अरोगाश्च भवत्ति सुण्विनो निर्विकाराः । पश्य शासमते बीवकानां संविकाते । एवनेव शासमते तस्य धर्मकायप्रभावितस्य वोधिसत्तस्य पावतः सत्ताः स्त्रीपुरुपद्रारकद्रारिका 16 रागद्रोपनोक्तंतप्ताः कायं स्पृशति । तेयां संस्पृष्टमात्राणां सर्वन्तेवाः प्रस्नभ्यते विगतसं-तापं च कायं संज्ञानत्ति ॥ पदिदं तस्येव वोधिसत्तस्य पूर्वप्रणिधानसुपरिश्वंद्वतात् । एतद्र-र्थमात्मभावः शोध्यः ॥

किं च म्रजोधने दोषनाह।

तृणक्तं पया जस्यं रोगैः सीद्ति नैधते।

वुढाङ्क्रारस्तया वृद्धिं लोशक्त्रो न गच्क्ति॥

1) This word in margin (later hand).

<sup>2) &#</sup>x27;etwa Burggraf' B², quoting Lal-v. 136. 15 (an enumeration similar to the present). Tib.  $\frac{1}{2}$  'feudatory prince' (Jäschke).

प्रतिपत्तीनरासेन वृद्ध्य चेत्यभिप्रायः॥

म्रात्नभावस्य का मुद्धिः । पापन्तेशविशोधनं । मञ्जुदोत्त्र्यवसरिण । पत्नाभावे वयायगः॥

तत्र पायणोधनं चतुर्धनंकमूत्रे देशियन्। चतुर्नित् मैत्रेय धर्नेः नमन्वागतो वोधिसवो मन्तानयः कृतोयिवतं पायनभिभवति। कत्तैचतुर्भिः। यद्वतः विद्वयणीतनुद्वारोण प्रतिपन्नतनुद्वारोण । प्रत्यापतित्रलेन । बाब्यव्यलेन च ॥ तत्र वित्रिक्षाद्वयणीतमुद्वारोण । प्रत्यापतित्रलेन । बाब्यव्यलेन च ॥ तत्र वित्रिक्षाद्वयणीतमुद्वारो अकुणलं कर्माच्यचार्ति तत्रै तत्रैय च विद्यतिमार्यञ्जलो भवति ॥ तत्र प्रतिपन्नसनुद्वाचारः कृत्याप्यकुणलं कर्म कुशले कर्मण्यत्ययाभियोगं गतः ॥ प्रत्यापतित्रलं संबर्मना-दानाद्वर्णसंवर्लानः ॥ तत्रात्रयवलं वृद्धवर्मसंवगर्णगननननुद्वपृष्टवोधिचितता च ।

10 सुत्रतवतमंनिष्ठियेषा न शकाते पायेनाभिभवितुं 'रुभिन् मेत्रैय चनुर्भिर्धर्मेः समन्व्यातो वो-

धिसचो मक्तमयः क्तोपचितं पापमभिभवनीति॥

तत्र कवं विद्वपगासनुद्गचार्गे भाविषक्यः । पद्या सुत्रर्गप्रभामोत्तनसूत्रे प्रेमिन्ट्तं ॥

मनन्वाक्रसु नां बुद्धाः कृपाकारूणयवेतसः। ये च द्शरिणि लोके तिष्ठति हिपर्ततनाः॥

<sup>1)</sup> kley-pāpau marginal gloss (partly deleted).

<sup>2)</sup> ātraihāvoh çodhyah marg.

<sup>3)</sup> Apparently 'self-reproach'. Tib. has simply \$\frac{1}{2} \frac{1}{2} \frac\

<sup>4)</sup> atyr[r?]thabhiyogatas MS.; 🖧 🛴 👼 🙃 Tib. (99. a. 7).

<sup>5)</sup> The following passage has been collated with three MSS of the sitra: Cambridge, Univ. Library Add. 1342, f. S. d. 6 (called B.); wid. Add. S75. f. 10. d. (Ch. London, R. As. Soc. Hodgson & S. f. 9 (H), and with the printed text (pp. 12—16) of the Buddhist Text Society (P). From advance-sheets kindly forwarded by Rai Garat-Candra Das Bahadur. H. has many errors due to the extremely inferior copyist, which are not all noted. Sandanaho forms possibly a case of the anapærtic beginning noted at p. 92, n. 4.

<sup>6)</sup> shihati A.; atyayam pratigrimantu aaçadikshu vyarasihitah P.

यञ्च मे पापकं कर्म कृतं पूर्व सुराक्तणं। तत्सर्वे देशियष्यामि स्थितो दशबलाग्रतः॥ मातापितृनज्ञानती बुद्धानामप्रज्ञानता । कुशलं चाप्रजानता यत् पापं कृतं मया॥ रिश्चर्यमदमत्तेन कुलभोगमदेन च। б ताक्रायमदमत्तेन यत्त पापं कर्तं मया ॥ इश्चितितं इक्तं च इष्कृतेनापि कर्मणा। ब्रनादीनवदर्शिना यतु पापं कृतं मया ॥ वालवृद्धिप्रचारेण मज्ञानावृतचेतमा । पापमित्रवशाचिव लेखवाक्लचेतमा ॥ 10 क्रीडार्तिवशाचैव शोकरोगवंशेन वा। म्रत्प्तघनदोषेण यतु पापं कृतं मया ॥ म्रनार्यजनसंसर्गेरीर्व्यामात्सर्यकृतना । शाखदारिद्यदोषेण यत् पापं कृतं मया।। व्यसनागमकाले अस्मन् कामाना भयद्देत्ना । 15 मनिश्चर्यगतेनापि यत् पापं कृतं मया ॥ चलचित्तवशैनैव कामकोधवशेन वा। नित्यपासार्दितेनापि यत्त पापं कर्तं मया ॥

<sup>1)</sup> sthito'ham A. P.

<sup>2) °</sup>baläçrıtalı H.

<sup>3)</sup> pitrnajānanto A.; optinavajūatali H; pitrnavajūānād P.

<sup>4)</sup> onanto A.

<sup>5)</sup> yatra B. C. P., hic et infra.

<sup>6)</sup> kularūpa° B. C. H. P.

<sup>7)</sup> darçinā ca yato A.; ovadrishtena B.C.; ovanashtena P.

<sup>8) °</sup>calena P.

<sup>9)</sup> rosha A.; rāga P.

<sup>10)</sup> ca A.

पानार्थे भोजनार्थे च वस्त्रार्थे स्त्रोष् हेतुना। विचित्रैः लेशिसंतिपिर्वत् पापं कृतं मया ॥ कापवाद्यनसाँ पापं त्रिधा इम्रारितं चितं। यत्कृतमीद्शै ह्रपैस्तत्सर्व देशयाम्यकृम्॥ यत ब्रेडेष् धर्मेष् श्रावकेष् तथैव च। 5 श्रगीर्वं कृतं स्याहि तत्सर्वे देशवाम्यकृम् ॥ यत् प्रत्येअवृहेष् बोधिसेवष् वा पुनः। मगीर्वं कृतं स्यादि तत्सर्व देशयाम्यकृम् ॥ <sup>(5)</sup> सहर्म[79 क्ष]भाषांकेष्ठेच म्रन्येषु गुषावत्सु वा । म्रगीर्वं कृतं स्याहि तत्सर्वं देशपाम्यहम् ॥ 10 सद्धर्मः प्रतिविप्तः स्याद्द्वानं तेन मे सदा। मातापितश्रगार्वं तत्सर्वे देशपाम्यक्म्॥ मर्खब्रेन बालबेन मानदर्पावृतेन च। रागद्वेषेण मोक्ति तत्सर्व देशयाम्यक्ष्ण ॥ व्यवलोकपतु मां वुडाः समन्वाव्हतचेतसः। 15 म्रत्यवं प्रतिगृह्णस् कारूएयापितचेतसः॥

1) vividha kleça B. C. H.

4) īdriçam rūpam B. C.

5) This stanza does not occur in B. C. P.

8) murkhatvenāpi bālatve B. cf. P.

<sup>2)</sup> vānmānasam B.C.; ; vācamānasam (unmetrically) P.

<sup>3)</sup> tridhātu caritanı ca tat B. C. H. P.

<sup>6)</sup> syat sujñaº H.; P.'s reading I can neither scan nor construe.

<sup>7)</sup> agauraram yacca A. tre ca gauraram B.C.

<sup>9)</sup> Here our author passes over some half-dozen stanzas (pp. 13.13-14.10 in P.).

<sup>10)</sup> Scansion as above 160.13; cf. also Pali olokentu. kaya mām buddha mocaya mām bhayā[t] tatah H., cf. P.; mocayantu ca mam bhayāt B. C. Compare seven lines below.

<sup>11) °</sup>tasā B. P.

<sup>12)</sup> So B. P.; mama gro\_A.

<sup>13)</sup> This and the next three lines do not occur in B. C.

पत् पापं कृतं पूर्वे मया कलपशतेषु च। तस्यार्थे शोकचित्तोऽकं कपणोयो भयार्दितः॥ भवामि पापकर्माणां सततं दीनमानसः। यत्र यत्र चरिष्यामि न चास्ति में बलं क्वचित ॥ सर्वे कारुणिका बढ़ाः सर्वे भयकरा जरे। 5 म्रत्यपं प्रतिगृह्धत् मोचयत् च मां भयात्॥ लाशकर्मफलं मन्धं प्रवाक्पन् तथागताः। स्नापपसु च मां बुद्धाः कारू एयस रितोदकैः ॥ सर्वे पापं देशयामि यत् पूर्वे कृतं मया। यच्च एतर्क्ति मे पापं तत्सर्व देशयाम्यक्म् ॥ 10 ग्रापत्यां संवर्गापेचे सर्वडुष्कृतकर्मणाम् । न क्वार्यामि तत्पापं यद्यवेन्मम डब्क्तम् ॥ त्रिविधं कापिकं कर्म वसप्ता च चतुर्विधम् । मनसा त्रिप्रकारेण तत्सर्व देशपाम्यकृम् ॥ <sup>(10)</sup> कायकृतं वाचकृतं मनसा च विचित्तितं । 15 . कृतं दृशविधं कर्म तत्सर्वे देशपाम्यकृम् ॥

<sup>1)</sup> krpane trshnayardo P.

<sup>2)</sup> So P.; bhāyāmi pā A.

<sup>3)</sup> So P.; rati me A: cāsti me balā kacit II.

<sup>4)</sup> jināh H; cf. P.

<sup>5)</sup> malam A.

<sup>6)</sup> So, with hypermetron, A. P. H.; (to be scanned as if orahentu); B has pravahantu representing more closely the scansion of the line.

<sup>7)</sup> ovimalodakarh B. H.; cf. P.

<sup>8)</sup> The above reading of A. is unmetrical (samvaram as dissyllable?). apattyā sarvam āpadyam B.; āyatyā sarvam āpadyam C; āpadbhyah sarvapāpebhyah P.

<sup>9)</sup> H. is hopelessly corrupt and unmetrical here. The reading of its archetype may have been: caturvidham tu mānasam. Vācīkam tu caturvo mānasam triprakāram tu B. C. P. leaves a lacuna.

<sup>10)</sup> H. is corrupt and unintelligible in this stanza otam ca vākkṛtam B. C.

यच मे पापकं कर्म मनिष्ठपालदायकं। तत्सर्वे देशिषष्यामि बुद्धानां पुरतः स्थितः॥

भवगितिसंबारे बालबुद्धिना पांप पन्मे कृतं सुदारूणम्। दशबलमग्रतः स्थितः तत्सं-र्वे पापं प्रतिदेशयामि । देशयामि च तत्पापं यन्मया संचितं बन्मसंकटे विविधैः कायप्रचा-५ रसंकिर्टर्भवसंकरलोकसंकरे चापलचलचित्रसंकरे मूर्खबालकृतक्तेशसंकरे। पापिमत्रागम्-संकटिन च । भयसंकटरागसंकटे दोषमोक्तमसंकटरिय नापासंकटे कालसंकटे पुण्योपार्वन-संकटिर्पि । ज्ञिनसंकटसंमुखस्थितः । तत्सर्वपापं प्रतिदेशपामि ॥

विशेषतस्तु बोधिसत्वापत्तीनां गुर्विणां लघ्वीनां देशनार्पे।पालिपरिपृच्क्।पामुक्ता [79 b] । का पुनर्गुर्वी मूलापृत्तिः ॥ सामान्यतस्तु तत्रीक्तं । सचेडपाले मकायान-10 संप्रस्थितो बोधिसत्तो मक्तासत्तो गङ्गानदीवालिकोपमा रागप्रतिसंपुक्ता म्रापत्तीराप-खेत । यां वैकतो देषसंप्रयुक्तामापत्तिमापखेत बोधिसत्वयानं प्रमाणीकृत्य ॥ पे ॥ इयं ताभ्यो गुरुतरा म्रापत्तिर्येषं देषसंयुक्ता । तत्कस्यकेतोः । योज्यं देष उपाले सवप-रित्यागाय संवर्तते। रागः सबसंयकाय संवर्तते। तत्रोपाले यः लोशः सबसंयकाय सं-वर्तते । न तत्र बोधिसबस्य क्लं न भयं ॥ ये ॥ तस्मात्तर्क् बामुपाले याः काश्चन रागप्र-15 तिसंयुक्ता म्रापत्तयः सर्वास्ता मनापत्तय इति वदामि । कोऽत्राभिप्रायः । सबसंप्रकृत्यैव पू-र्वमेव विशेषितताद् । मध्याशपमृपावतो स्वयमुपदेशः ॥यस्माद्नत्तरम्।क्।तत्रोपाले पेऽनुपा-यकुशला बोधिसत्वास्ते रागप्रतिसंयुक्ताम्य त्रापित्तम्यो विभ्यति । ये पुनक्पायकुशला

<sup>1)</sup> vāhakam B. H. 2) The following paragraph corresponds generally with H. 11. a. 2-4; but

the variants are too numerous too record, nor can I restore the metre (?), though P. prints it as verse. Our text, however, agrees substantially with the oldest known text of the Suv.-pr. (Cambr. Add. 2831 f. 9 b, kindly collated by Miss Ridding). Chief variants: kāma- for kāya- (1. 4) and krtam mayā dānaso for punyo-′ pārjanas°.

<sup>3)</sup> Citations, in verse however, from a work of this name occur in Madhyvr., pp. 35, 62-3, 82-3. See also the book mentioned by Nanjio 28 (24) and stated by him to bear the longer title Vinayaviniccaya-upali-pariprecha, with which compare K. F. 216.

<sup>4)</sup> Cf. Saddh.-P. Ch. II (tr. Kern, p. 30 n. 1)

बोधिसत्नास्ते देवसंप्रयुक्ताभ्य भाषत्तिभ्यो विभ्यति न रागप्रतिसंयुक्ताभ्य इति ॥

के पुनक्तपायकुश्वलाः । ये प्रचाकृषाभ्यां सैवत्यागानिवार्षते । उभयवा कि सवत्यागो भवति । केवलप्रचया उष्लगृन्यताववोधात् । केवलया च कृषया क्रिशवलाद्धिरेगा कृ-पाकृतिः ॥

यडक्तमुपायकीशस्यभूत्रे । तत्यया कुलपुत्र मंत्रविग्वाधरः पुरुषो राज्ञा पञ्चपाशकेन क वन्धनेन वदः स्यात् । स पदा काङ्गित प्रक्रमणाप तद्देकमस्रविग्वावलेन सर्ववन्धनानि हि-ह्या प्रक्रमेत् । एवमेच कुलपुत्रोपायकुशलो बोधिसत्यः पञ्चभिः कामगुणौ रितं विन्द्ति तैद्याकोणी विक्रित । यदा च पुनराजाङ्गते तदा प्रज्ञावलाधोनेन एकेन च सर्वश्वताचित्तेन सर्वकामगुणान् प्रभुत्य च्युनो ब्रह्मलोक उपपग्वत इति ॥

हेपेऽपि कि नैविमिष्यते । प्रकृतिमक्।सावयवान् । कृपविकल्ये चीपायस्येवासंभ- 10 वात् ॥

परार्धिति व स्वार्धाहुरूतरामधिमुच्यमानः कोपपर्वत्तपापि पर्मनुशास्यानुताप-पूर्वक्रमापत्यां संवर्गुत्पयते । ग्रन्तिनिवारके क्रीधे को दोपः। ग्रवकाश[804]दानेन तद्वासनादीपात्कृपान्तानिदोपः। तच्छेदेन मूलच्छेद्रदोप इति पशादर्शिषयामः। पर्याप तस्य सत्तस्य तदितं तथापि बोधिसत्रकृपान्ताम्या मन्तिः सत्तार्थानुवन्धस्य कृतिः 16 स्यात्॥

मार्यसत्यके परिवर्तेऽपि पुत्रदृष्टातः करूणाधिष्ठित एव वेदितव्यः। यम्र तत्रापि कृपाप्रतिपेधः स लोकार्घपाणिङत्येन लोकावर्जनार्धं। निवार्पमाणम् पदि व्हितकामे वो-

<sup>1)</sup> Reading and punctuation from the Tib. (101. b 6). okuçalā na yeo MS.

<sup>2)</sup> ıäranena svayam evätyägät marg.

<sup>3)</sup> unā prajūam kshamaņa...ktch marg. Apparently this gloss (not rendered in Tib.) is meant to explain kṛpāhānih. The form kshamaņa is new to Sk., but occurs in Pali (khamana).

<sup>4)</sup> See 66.9 and cp. M. Vyutp. lav. 20 and K. F. 270.

<sup>5)</sup> ne marg., as if noting a variant ovarane

<sup>6)</sup> Apparently: «for the sake of winning the world».

धिसत्ने प्रतिषं लेभत स नोधिसतः स्याड्रभयोर्नर्थः॥

रागेऽपि तर्न्हि दोषः पठाते । कामानुषेविधा भोति मन्धा मनुद्धो । मातापितृवातयो । कामान् सेवतु शोलवसु वधयी । तस्माद्विवर्जेत्सदा इति ॥

स्वसौक्यसँगेन च पर्डुष्वोपेता दृष्टा ॥ सत्यं दृष्टा । येन पर्डुष्वं स्बडुष्वतपां ना-्ठ भ्यस्ते । येन त्रभ्यस्ते <sup>।</sup> तस्योभपदीषासंभवः ॥

ययोक्तं चन्द्रप्रदीपसूत्रे । तष्वयापि नामानन्द क्षियदेव पुरुषो ४ घस्तात्पादतत्तनादाप यावन्मूईन्यादीप्ती भवेत् । संप्रव्यक्तित एकव्याकीभूतस्तं कश्चिदेव पुरुष उपसंक्रम्य एवं वरेंद्र । एक्ति तं भोः पुरुष निर्वापितेनात्मभावेन पश्चिमः कामगुणैः समिपितः समन्वङ्गी-भूतः ऋीउस्य रमस्य परिचार्यस्वेति । तत्कि मन्यसे म्रानन्द ! म्रपि तु स पुरुषो ४निर्वा-10 पितेनात्मभावेन पञ्चभिः कामगुषौः क्रोडित रमेत्परिचरेत् ॥ म्रानन्द म्राहः। नो हीदं भ-गवन् ॥ भगवानाङ् । क्रोडेतानन्द् स पुरुषो रमेत्परिचरेत्परिकल्पमुपादापापरिनिर्वा-पितेनात्मभावेन पञ्चभिः कामगुषीः समर्पितः समन्बङ्गोभूतो । न वेवं तथागतस्य पूर्व वो-धिसलचर्षी चर्माणस्य सलान् त्रिभिर्पायैई व्खितान् दृष्ट्वा दरिहानभून् सीमनस्यं वा चि-त्तप्रसादी वेति विस्तरः ॥ लोकेर्गप पुत्रे मूलमारोप्यमाणे । पश्यतोमातापित्रोर्न स्वसौ-15 ष्ट्रयसंगो दृष्टः स्वानुद्रपकृपावशात् । \*\*\* प्रच्ह्नस्ति हिं सस्वामिकामु निस्वामिकामु वा-क्रलघर्मघत्र सितासु काममिष्ट्याचारो न स्यात् । सित सेवार्थे सर्वानुपद्याते चानुबन्धं निद्र-प्यादेषः [80b] ॥ सम्यग्र्वस्थारिषाीषु कृतार्थवादूरात्परिकारः। पूच्या च मातृभगिन्या-दिवत्। एवं तर्न्हि भिनोरप्येवमापनं। न तस्यापरेण ब्रह्मच्प्रकारेण मलार्बसाधनात्।।

<sup>1)</sup> svasukhasamgah paradushkhopekshā ca marg.

<sup>2)..2)</sup> a stock-phrase; cf. infra and Divy. 219.22, 220.2. The form samanvaigibhuta is regarded by Böhtlingk (W.K.F.) as suspicious.

<sup>3)</sup> Something seems to be wanting here. Tib. (102. b. 7) ਤੁਧੇਰ ਧਾਰੇ ਸ਼ਤ੍ਹਿਤ हिंद्'पिंद्'यपत्र

<sup>4)</sup> satvātre MS.; but Tib. (108 র 1) মীনম'ত্র'ই নুর্

<sup>5)</sup> samyak[sic] brahmacārī cen[,]na kāmomithyācārah syāt marg.

तथा स्नुक्तमार्यात्वपमित्मूत्रे । बालाक्षाले पुनर्नेनोपेता कर्णोपेति ॥ म्रय ततोऽप्यधिकं सत्नार्थं पश्येत् । शितां नितिपेत् ॥

उपायकीशाल्यम् त्रे द्योतिर्माणवं द्वाचला रिंगदर्षसक्स्रव्रक्षचारिणमधिकृत्य सप्तमे पदि स्थितस्य कार्णयमुत्पयेत । किं चाप्यक्मिदं न्नतं खण्डियला निर्पपरायणः स्यां । तथाप्युत्सक्ष्रकं नैर्पिकं दुष्कं प्रतिवेद्िपतुमय चेपं स्वी सुष्किता भवतु । मा कालं क- हि सुति कि कुलपुत्र द्योतिर्माणवकः पश्चान्मुखो निवर्त्य तां स्विपं दितिणेन पाणिना गृक्तिवैवमाक् । उत्तिष्ठ भगिनि पद्याक्षामकारणीयस्ते भवामीति ॥ पे ॥ सोऽकं कुलपुत्र मक्तकार्रणयित्तोत्पादेनेत्ररेण कामोपसंक्तिन दशकत्पसक्त्राणि पश्चान्मुखमकार्पम् । पश्य कुलपुत्र पदन्येषां निर्पसंवर्तनीयं कर्म । तद्यपापकुशलस्य वोधिसत्तस्य त्रक्षलोको-पपत्तिसंवर्तनीयमिति ॥

पुनर्त्रैवाक् । यदि बोधिसव एकस्य सबस्य कुशलमूलं संजनयेत्रवाह्यां चापितमाप-खेत प्रयाह्मप्रपापत्रयापत्रया काल्पशतसक्सं निर्पे पच्येत । उत्सोढव्यमेव भगवन् वोधिस-बेनापत्तिमापत्तं तच्च नैर्यिकं डब्डं । न बिच तस्यैकस्य सबस्य कुशलं परित्यक्कमिति ॥

पुनर्त्रेवाक् । इक् कुलपुत्रोपायकुशलो बोधिसलो यदा कदाचित्कस्मिश्चित्पायमित्र-वशेनापत्तिमापचेत । स इतः प्रतिसंशितते । न मयैभिः स्कन्धैः परिनिर्वापयितव्यं । मया 15 पुनरेवं सेनाक्ः सेनद्धव्यः । श्रपरात्तकोिटः संसर्शितव्या सलानां परिपाचनकेतोिरिति । न मया चित्तदाकः करणीयो । यथा यथा संसरिष्यामि तथा तथा सलान्परिपाचिष्यामि । श्रिप लेतां चायत्ति यथाधर्म प्रतिकरिष्यामि । श्रायत्यां सेवरमापतस्ये । सचेत्कुलपुत्र प्रज्ञितो बोधिसलः परिकलपमादा[81 व)य सर्वाश्चतस्य मूलापत्तीरितक्रमेदनेन चोपाय-कौशल्येन विनोद्येद् । स्नापत्ति बोधिसलस्य वदामीित ॥

<sup>1)</sup> Seven steps proverbial for the complete and irrevocable; usually however (B.R. s. v. saptapada; cf. 91 a infra) of marriage or friendship; here of the completely chaste sage, striyam pratyākhyāya gatasya marg.

<sup>2)</sup> Five were mentioned above pp. 59-60.

10

स्फुटं चार्यर्त्तमेचे म्रानसर्विचिकोर्युपुरुषमार्णानुतानात्॥ भ्रावकविनयेऽपि मूलापतिस्यान एव कारुणयान्मृगाद्गिलेषो उनापतिरुक्तिव॥ भ्रयं च रागे गुणो यद्वोधिसचे रागमुत्पाय सुंगतिर्लम्यते। न तु क्रोयेन॥ ययोक्तमुपायकौशल्यमूत्रे। प्रियंकरे वोधिसवे रक्ता ..[धु]च्योतरां दारिकामधिकृत्य।

प्रियंकरस्य प्रणिघेः पुनः पुनर्या इति प्रेतित मरागचिता।
सा इत्तिभावं परिवर्जयिता पुरुषो भवेत् पादगुद्दारसवः॥
पश्यस्य मानन्द् गुणास्य ईद्जाः । येनान्यतवा निर्यं त्रजति।
तेनैव प्ररेषु जनित्र रागं गच्छिति स्वर्गे पुरुषत्रमेव च॥ ये॥
नैपव्यराजेषु मक्तावज्ञेषु । को वोधिसत्तेषु जनपैतं हेषम्।
येमां किलोगों अपि सुखस्य द्रायकः । किं वा पुनर्यः तान् सत्करेषा । इति॥

ष्ट्रचनन्यस्मिन्सत्रार्थीपाये सति रागन्नापत्तिर्नापत्तिरुक्ता ॥

उपायकीशल्यसूत्रे च गणिकावत्कृतार्थो वोधिसत्रो निर्पेनस्तं सत्रं त्यन्तिर्ति वि-स्तरेणोक्तम् ॥

त्रसन्धभूमेश पर्पार्गितासु चरितवत इयं चित्ता । नेत्रस्येत्यास्तां प्राप्ताङ्गिकम् ॥

तस्माद्वेपस्यावकाज्ञो न देव । उक्तं सुपालिपरिषृष्ट्यायां । वोधिसवानां धारिषुत्र वे

मक्तासावधे आपत्ती । कतमे हे । देयसक्ताता मोक्सक्ताता चेति । तत्र धारिषुत्र प्रयमा

<sup>2)</sup> istrī MS. and strī in text line. The ordinary 'Gāthā'-form (cf. Lal-v. pref. 28.4) restores the metre (cf. p. 92 n. 4) in both cases.

<sup>3) °</sup>dṛṣūđ° MS.

<sup>4)</sup> qu. read for metre some form like janeya?

<sup>5)</sup> So MS., with — for -.

<sup>6)</sup> yenāyam satlatah 1 tan marg.

<sup>7)</sup> suvinītam matrā marg.

म्रापितर्श्वर्गे स्त्रुंकेन देशियनच्या । क्स्तापितः पश्च वर्गे गुर्वी देशियतच्या । स्त्रिया क्स्त्रियक्षां चतुर्द्शनं । द्वष्टिचतापितर्भे बपुद्रसस्य द्वयोर्वा शारिपुत्र तां गुर्वी देशियतेत् । पः चानतर्पत्तमन्त्रागतापित्रवीधित्तवेन स्त्र्यापितर्दारिकापितर्क्स्तापितः स्तूपापितः संघा-पित्तस्त्रान्याश्चापत्तयो वोधित्तवेन पृत्रित्रंशतां वुद्धानां भगवतामित्तके रात्रित्वं एका-किना गुर्व्यो देशियतच्याः ॥

तत्रेषं देशना। चर्कमेवंनामा वुढं शर्षां गच्कामि। धर्मं शर्षां गच्कामि। संधं शर्षां गच्कामि॥ नमः शाक्यमुनयं तथागतायार्क्ते सम्यक्संबुद्धाय। नमो वज्ञप्रमिद्ते। नमो र्लिष्मिपे। नमो नागेष्मर्राज्ञाय। नमो वीर्सेनाय। नमो वीर्निद्ने। नमो रलिष्मिपे। नमो रलिष्मिपे। नमो रलिप्मिपे। नमो रलिप्मिपे। नमो श्राप्ताय। नमो अमोधर्शिने। नमो रलचन्द्राय। नमो निर्मलाय। नमो विमलाय। नमो ब्रह्मपो। नमो ब्रह्मर्त्ताय। नमो वक्तपाय। नमो वक्तपाय। नमो वक्तपाय। नमो वक्तपादे- 10 वाय। नमो भद्रष्मिपे। नमश्चन्द्रसिप्पे। नमो अन्तीज्ञसे। नमः प्रभासिष्मिपे [816]। नमो अश्चोक्तिष्मिपे। नमो नारायपाय। नमः कुतुमिष्मिपे। नमो ब्रह्मग्रोतिर्विक्तीदिताभिज्ञाय तिचात्राय। नमो धनिष्मिपे। नमः स्पृतिष्मिपे। नमः सुपरिक्तीर्तितनामधेपिष्मिपे। नम इन्द्र-केतुधजराज्ञाय। नमः सुविक्तातिष्मिपे। नमो विचित्रसंक्रमाय। नमो विक्रात्तगामिने। नमः समत्तावभासच्युक्षिपे। नमो रलपक्रविक्रामिणे। नमो रलपक्रतुप्रतिष्ठितशैक्तिन्द्र- 15 राज्ञाय तथागतार्याक्ते सम्यक्संबुद्धाय॥ एअंप्रमुखा यावतः सर्वलोक्रधातुषु तथागतार्क्तः

<sup>1)</sup> Cf. Ch. s. v. vaggo.

<sup>2) &#</sup>x27;Straightway (?)'; cf. Pali ujjukam. The Tib. (104 a. 6—7) has 결국'정각' 정치적'국지자'국지자 which would imply ādikarmika-bodhisatiena or the like.

त्तः सम्यक्संबुद्धास्तिष्ठति धियते पापयति । ते मां समन्वाक्रृतु बुद्धा भगवतो यन्मया-स्यां जाती श्रन्यासु वा जातिष्वनवराये जातिसंसारे समरता पापकं कर्म कृतं स्यात्कारितं वा क्रियमाणं वानुमोदितं भवेत् । स्तीपिकं वा साङ्घिकं वा द्रव्यमपद्धतं स्यात् कारितं वा क्रियमाणं वानुमोदितं भवेत्। पञ्चानत्तर्याणि कृतानि स्युः कारितानि वा क्रियमाणा-5 नि वानुमोदितानि भवेषुः। द्शाकुशलान्कर्मपद्यान्समादाय वर्तितं स्यात्परे वा समादापिताः स्युर्वर्तमाना वानुमोदिता भवेयुर्पेन कर्मावर्णोनावृतो उक्तं निर्पं वा गच्छ्यं तिर्परणीनं वा पनिवषयं वा गच्हेयं प्रत्यसन्ननपरेषु झेच्हेषु वा प्रत्यानापेपं दीर्घापुष्केषु देवेषूपपर्ध-यमिन्द्रियविकलतां वाधिगच्छेपं निष्ट्याद्रिष्टं वोपगृह्णीयां बुद्दोत्पादं वा विरागपेपं। तत्सर्वे कमीवर्षां तेषां वुद्धानां भगवतां ज्ञानभूतानां चतुर्भूतानां सानिभूतानां प्रमाणभू-10 तानां जानतां पश्यतामयतः प्रतिदेशयामि अविष्कारोमि न प्रतिच्छाद्याम्यायत्यां संवर-मापखे । समन्वाक्र्तु मां ते बुद्धा भगवत्तो यन्मयास्यां जातावन्यासु वा जातिष्ठनवराये वा जातिसंसारे संसरता दानं दत्तं भवेदत्तशस्तिर्यग्योनिगता[82a]पाप्यालोपः शीलं वा र-चितं भवेषांच मे ब्रह्मचर्पवासकुशलमूलं पच मे सलपरिपाककुशलमूलं पच मे बोधिचि-त्तकुशलमूलं यद्य मे ४नुत्तर्ञानकुशलमूलं तत्सर्वमैकध्यं पिएउपिवा तुलपिवारिभेतंति-15 प्यानुत्तरायां सम्यक्तंबोधी उत्तरीत्तरया परिणामनया यद्या परिणामितमतीतेर्बुद्धर्भग-विद्यया परिणामिषव्यत्यनागता बुद्धा भगवतो यथा परिणामयत्येति ई दशसु दिन्न प्रत्युत्पन्ना बुद्धा भगवतः । तथाक्मिप परिणामयामि । सर्वे पुण्यम्नुमोदयामि । सर्वान्बु-द्वानध्येषयामि । भवतु मे ज्ञानमनुत्तरम् । ये चाभ्यतीतास्तथापि च ये स्रनागता ये चोपि तिष्ठति नरोत्तमा जिनाः । मनत्तवर्णान् गुणसागरोपमानुपैमि सर्वान् शरणं कृताञ्जलिः। 20 ये बोधिसलाः करूणावलैरूपेता विचरति लोके सलक्तिगय प्रूराः त्रायतु ते मां सदपाप-कारियां । शर्यां यामि तान् बक्कबोधिप्तलान् ॥

<sup>1)</sup> yaç ca MS. In the foregoing passage probably something has been lost (Tib. 105. a. 4 sqq).

इति कि शारिपुत्र वोधिसत्तेनेमान् पचित्रंशतो वुढान् प्रमुखान् कृता सर्वताथागतानुगतिर्गनिसकारैः पापशुद्धिः कार्षा । तस्येवं सर्वपापविशुद्धस्य तत्र च बुद्धा भगवत्तो मुखान्युपद्र्शपत्ति सत्तिविमोतार्थमेव । नानाव्यज्ञनाकार्मुपद्र्शपत्ति विधात्तवालपृथ्यज्ञनानां
परिपाचनाकृतोः ॥ पे ॥ न शकां सर्वष्यावकप्रत्येकवुद्धानकार्यरापत्तिकीकृत्यस्यानं विशोधिपतुं पद्योधिसत्तस्तेषां वुद्धानां भगवतां नामधेगधार्गापरिकोर्तनेन रात्रिंदिवं त्रिस्क- 5
न्यक्षिर्मपर्यापप्रवर्तनेनापत्तिकीकृत्याविःसर्ति समाधि च प्रतिलभते ॥

उत्तो विह्रपणांसमुद्दाचारः । प्रतिपत्तसमुद्दीचार उच्यते । तत्र गम्भीरसूत्रात्तपरिच-यात्पापत्तपो भवति ॥

यया वज्रच्छेदिकापामुक्तं । ये ते सुभूते कुलपुत्रा वा कुलद्व दितरो वा इनानेवंद्वपान् सूत्रात्तानुद्वक्षिण्यत्ति यात्रत्वर्षवाप्टर्यात्त । ते परिभूता भविष्यत्ति सुपरिभृताः । तत्कास्य 10 कृतोः । पानि तेपां सत्नानां पीर्वज्ञनिषकानि वर्गाणा कृतान्यपायसंवर्तनोपानि । तानि तणां परिभृतत्वा दृष्ट एव धर्मे नपविष्यत्ति वुद्ववोधिं च प्राप्टर्यक्षोति ॥

णून्यता[826]धिनुत्तयार्थि पापणुहिर्भवति तयागतकोषसूत्रे वचनात्। यः काश्यव पिता च न्यात्प्रत्येकवुढश्च तं जोविताव्यपरोपयेदिद्नग्यं प्राणातियातानां। इद्मयमद्-त्तादानानां यद्वतं त्रिर्त्तद्रव्यापद्रर्णाता। इद्मयं कार्मामध्याचाराणां यद्वतं माता स्याद्- 15 र्क्ती च। इद्मयं मृपावादानां यद्वतं तथागतस्याभ्याष्ट्यानं। इद्मयं पैणुन्यानां यद्वतार्थ-

<sup>1) °</sup>yāḥ MS.

<sup>2)</sup> Hitherto in lex. (the Buddhistic Trikandaçesha) only, Pali kukuccam Cf. supra p. 142; see also now Mhy. III. 175 p.

<sup>3)</sup> Cp. Buddha's title Triskandhalapathadaigila (M. Vyutp. I. 75) and the Triskandhaka, a treatise which explains 'les trois agrégats, moralité, méditation et habileté ou sagesse' [Laugalya?] KF. 274.

<sup>4)</sup> Supr. p 160. 5-7.

<sup>5)</sup> The beginning of Vajracch. § 16, judiciously abridged

<sup>6)</sup> Max Müller's text omits tayā and varies somewhat in the order of words.

cānupro printed text.

तंघस्यावर्णः । इर्नयं पात्य्याणां यद्वतार्षाणानवस्याएउने । इर्नयं संनिव्नप्रलायानां यद्वत धर्मकामानां वित्तेषः । इर्नयं व्याप्राहानां यद्वतानत्तर्वपित्तिष्णम् । इर्नयमित्र्यानां य-द्वत सन्यग्गतानां लाभक्रणाचित्तता । इर्नयं मिव्यादृष्टीनां यद्वत गक्नतादृष्टिः । इने काष्यप द्शाकुशलाः वर्नयया मक्तावाव्याः । मचेत्काष्ट्यय एकतत्व एनिरेवं मक्तावावी-व्हाभिर्कुशलोः कर्मयवैः समन्त्रागनो भवेत् । सच तयागतस्य कृतुप्रत्ययसंयुक्तां धर्मदेशना-मवतरेन् । नात्र कश्चिद्गतमा वा सत्तो वा जीवो वा पुहत्तो वा यः करोति प्रतिसंवेद्यते इति क्षकृतामनिमसंकार्गं मायाधर्मतामनंत्रीश्चर्यतां प्रकृतिप्रभास्वर्तां सर्वयमाणानव-तरत्यादिशुद्धान्सर्वधर्मानभिष्रद्यात्यिचनुच्यते । नाक्ने तस्य सञ्चस्याप्रायगननं वद्ग-मीति ॥

10 कर्नावर्षाविमुहिमूत्रेज्युक्तं । पुनर्परं मञ्जुर्मार्थो बोधिसत् बारितनगरित्तं प-श्यति । ब्रिविनपं विनपं पश्यति । संनोशं व्यवदीनं पश्यति । संसार्यातुं निर्वाणयातुं पश्यति । स कर्मावर्णविमुद्धि प्रतितनत इति ॥

त्रितनयराज्ञे अपि पापप्रतियज्ञसमुद्राचार् उक्तः ॥ अज्ञिणो निनीत्य बुङ्गोयिससा-

<sup>1)</sup> A new form: probably the meaning is 'reviling'. The Dhātupājha, where alone v'sphand has hitherto been found, gives parihāsa as its meaning, whereas the Tib. (106 b. 4) translates it \(\frac{1}{2}\)\tag{\tau} 'injuring'.

<sup>2)</sup> Apparently 'turning over in one's mind' = according to the meaning assigned to parikarsh by B. R. in Mbh. XVII. m. 83. Tib. (7).

<sup>3)</sup> See 74.5 supr., and compare now Mhr. III. 527.

<sup>4)</sup> I leave the reading of the MS.; but the Tib. The taken in connection with a passage like the comm. (p. 809) on Dhammapada 318 where galanasamlhātāya michāditthiyā samādinnatā occurs, leaves no doubt that galanatā (not elsewhere found) is really referable to Vgrah, not Vgal. In Mhr. I. 91.11—15 galana and grahaņa occur together.

<sup>5)</sup> Cf. Diry. 616.23.

लम्बनिचतः शतात्तर्गष्टसक्तं चपेत् । निमोलितात एव बुद्धवोधिसवान्पश्यति विग-तपापो [83:1] भवति । ग्रववा चित्यं प्रदित्तणीकुर्वत्रष्टसक्तं चपेचेत्यप्रतिमापाः सद्धर्पपु-स्तकानां चैकतमं पुरस्कृत्यापमेव विधिरिति ॥

चुन्दाधार्गोति वा तात्रज्ञपेयात्रत्पापत्तपितिताति पश्यति स्वर्षे । तस्या ऋन्द्रना-दिह्र्द्रनेद्देधितीरादिशोतनातु विगतपापो भवति । वगनादा चन्द्रमूर्यदर्शनादाकाशममनाज्ञ्च- ६ लितानलमिक्पकृष्णापुरूपपरात्तपाद् शिलुभितुणीसेघदर्शनात्त्तीर्वृत्तमत्रवृपिमिरिसिक्त-सनप्रासाद्रनावारोक्णाद्धर्मप्रवणाञ्च पापत्तपः संलत्तियतव्यः ॥

तवागतिवन्त्रपरिवर्ते अपि प्रतिपत्तसगुराचार उत्तः । तत्त्वया पुरुषो मीढावित्तप्तः सुधीतस्त्रानं कृत्वा गन्धिर्वितिष्येत । तस्य तर्द्दीर्गन्थ्यं वात्तं विगतं स्यार्वं पञ्चानत्तर्यज्ञा-रिणस्तत्पापं विगव्छ्ति । योअपि रृजानुषालनार्गपवसगन्त्रागतस्त्रवागते प्रद्धां प्रतिलभ्य 10 तवागतिवन्वं कार्येत्तस्यापि तत्पापं न प्रज्ञापते विजेपतो बोधिचित्तसगन्वागतस्य । विजेपतो अभिनिष्क्रात्तगृक्वावासस्य जीलवत इति ॥

पुष्पत्त्रद्धार्ण्यांभेष्युक्तं । यश खलु पुनः सिक्विक्रीडितत्वागतं संमुखं वर्षं वा व-र्षसन्स्रं वा वर्षणतसक्स्रं वा सर्वसुखोपधांनेरूपतिष्ठेद् । यश्च परिनिर्वृतस्य तथागतस्य चेत्ये वोधिचित्तसंगृक्ति एकपुष्पगारोपयेत्तथागतपूत्रापे जनाञ्चलिं चोपनामयेज्ञलेन वा 15 सिञ्चपेदिषिकापदं वा द्याविमील्यं चापनयेद्वपलेपनप्रदानं वा पुष्पप्रदानं वा दीपप्रदानं वां कुर्यादात्तमनाः एकक्रमच्यतिक्रारं वातिक्रम्य वाचं भाषते । नमस्तस्मे वृद्धाप भगवत इतिमात्रे ४त्र सिक्विक्रीडितकाङ्गा वा विगतिवी विचिक्तित्सा वा पदसीकल्पं वा क-ल्पणतं वा बल्पसक्स्रं वा द्वर्गतिविनिपातं गच्छ्नेदे (६३७) स्थानं विग्यत इति ॥

<sup>1)</sup> Prob. the same as the work described Nanjio 344 sq. and K.F. 318.

<sup>2)</sup> chardanam MS.

<sup>8)</sup> Figuratively used like chardana above. For both roots cf. Divy 275 8.

<sup>4)</sup> Nanjio 337-339; 757; translated before 280 A.D. K.F. 325.

भैवत्यगुरुवेह र्यप्रभरातसूत्रे अप्युक्तं। ये पञ्च शितापदानि धार्यति । ये दश शितापदानि धार्यति । ये च वोधिसत्तस्याः चतुर्वं शतं शितापदानां धार्यति । ये पुनर्भिनिष्क्रात्तगृ- कावासा भितवः पञ्चाशाधिके द्वे शितापदशते धार्यति । याश्च भितुषयः पञ्चशितापदशतानि धार्यति । ये च वधापरिगृक्तिताच्कितासंवरादन्यतराच्कितापदाह्म भवति । स- वेते द्वर्गतिभयभीतास्तस्य भगवतो भैषव्यगुरुवेद्वर्पप्रभरातस्य तथागतस्य नामधेषं धार्ये- पुर्वद्याविभवतश्च पूत्रां कुर्युः । न भूयस्तेषानपायगितः प्रतिकाद्भित्तव्या ॥

ग्रय भगवानापुष्मतमानन्द्मामल्लयते स्म । श्रद्द्धासि ल्लमानन्द् । यत्तीयसि । यद्क् तस्य भगवतो भियन्यगुरुवेड्र्यप्रभरातस्य तथागतस्य गुणान्वर्णयामि । ग्रय ते काङ्का वा विमतिवा विचिकित्सा वात्र गम्भोरे बुद्धगोचेरे ॥ ग्रयायुष्मानानन्दो भगवत्तमेतद्वो-10 चत् । न मे भद्त्त भगवन् काङ्का वा विमतिवा विचिकित्सा वा तथागतभाषितेषु सूत्रा-त्तेषु । तत्कस्यकृतोः । नास्ति तथागतानामपरिशुद्धकायवाव्यनःसमुद्राचारता । स्मी भग-वन् चन्द्रसूर्यावेवं मक् र्द्धकावेवं मक् तुभावो पृथिव्या पतेतां । सुमेरः पर्वतराता स्थाना-चलत् । न तु बुद्धानां वचनमन्यथा भवेत् ॥ किंतु भद्त्त भगवन् सित्त सत्ताः श्रद्धेन्द्रियवि-कला ये बुद्धगोचर् स्रुत्वा न श्रद्ध्यति । तेपामेवं भवति । कथिमद् नामधेषं स्मर्णामात्रेण कत्य तथागतस्य एत्तेका गुणानुशसा भवति । ते न श्रद्ध्यति । न पत्तीयति । प्रतिदिष-ति । तेषां दीर्घरात्रमनर्थायाकितायामुखाय विनिपाताय भविष्यति ॥ भ[८४०)गवा नाक् । श्रस्थानमानन्दानवकाशो येषां तस्य नामधेषं निपतेत् कर्णे तेषां दर्गत्यपायगमनं भवेदिति । द्वःश्रद्धानीयशानन्द बुद्धानां बुद्धगोचरः । यञ्च लमानन्द श्रद्ध्यासि पत्तीयसि ।

<sup>1)</sup> The Tib. has simply four hundred. The margin adds the syllable skam; so that Minaev's transcript had the reading catuskamdham [sic].

<sup>2)</sup> A thoroughly Prakritic form. Compare the Mahārāshtrī form pattiyas (Jacobi, Ausgew. Erzählungen p. 125). Below, opposite to the two first syllables pattīyanti a later marginal corrector has witten prati. Prof. Max Müller makes a similar restoration (S. B. E. vol. xlix. pt. II. p. 101 note).

<sup>3)</sup> A Pali form used in Buddh. Skt. (cf. Senart, Mhv. I. 884).

तवागतस्येपोऽनभावो इष्टव्यः । ग्रभूमिद्यात्र म्यावकप्रत्येकवुद्धानां स्वापियता एकाः तिप्रतिबद्धान् वोधिसत्रान् मन्तासत्रानिति ॥

यत्रेव चोतं। ये चान्ये प्राक्तः बुलपुत्रा वा बुलडिक्तरो वाष्टाङ्गसमन्वागतमुपवासमुपवसितः एकवार्षिकं वा त्रेवार्षिकं वा जित्तापदं धार्यति। येपानेवनिप्रायः
एवं प्रिणाधानं । प्रनेन वयं बुजलन्तिन पश्चिमायां दिजायां सुखावत्यां लोजधाती उपय- ६
ग्वेम पत्रामितागस्तवागतः। येः प्रतं भविष्यति तस्य भगवतो भेषच्यमुस्वैद्र्यप्रभवातस्य
तथागतस्य नागधेपं । तेषां गर्गाकालसमये अष्टी वोधिसत्रा सच्चागत्यनार्गमुपद्र्णयित्तः।
ते तत्र नानार्द्रेषु पनोपूपपाड्याः प्राड्मवित्तः । वेधित्वत्त्रिक्तोक उपयन्तते । तेषां तत्रोपपवानां तत्पूर्वकं बुजलगृलं न तीयते। द्वर्मतिवित्तिपातभयं च न भविष्यति। ते ततथ्युवा इरु गनुष्यलोके राजानो भवति। चैतुर्द्वापेश्वराध्यक्तवर्धातः। स्रनेकानि सत्त- 10
कोटोनियुत्वततसरुस्राणि दश्च बुजलेपु निर्मययेषु प्रतिष्ठापयति। स्रपरे पुनः तित्रपमरुाणालबुलेपूपपन्यते । त्राद्मणमरुाजालक्लेपूपपन्यते । गृरुपतिनरुाजालक्किंकुलेपु प्रभूतधनधान्यजोपकोष्ठागार्कुलेपूपपन्यते । ते द्वपसंपवा भवति । परिवार्सन्यवा भवति ॥

तत्रैबोक्तं । पेन च पुनर्मात्यामेण तस्य भगवतो भेषध्यमुक्त्वेद्वर्षप्रभग्रजस्य तथागत-स्य नामधेषं श्रुतं भविष्यति । उद्गृक्तेतं वा । स तस्य पश्चिमो मातृयानभा[816]वः प्रति- 15 काङ्कितव्य इति ॥

मञ्जुम्मीवुद्दतेत्रगुणाच्यूक्तलंकारमूत्रे अप्युक्तं । ज्ञानीत्तरप्रभाकेतुं प्रणिधानमितं तथा । जात्तेन्द्रियं मञ्जुघीषं भक्तितः प्रणामाम्यकृम् ॥

<sup>1)</sup> Cf. Ch. s. v. uposatha.

<sup>2)</sup> See Senart, Mhv. I. 490.

<sup>3)</sup> Lal.-v. 257.6; Dh.-s. § 120.

<sup>4)</sup> Cf. Ch. s. v. kusulakammapo.

<sup>5)</sup> A stock-phrase; cf. Vyutp. § 187. 0-8. and B.R. s. v. mahāçāla.

य एषां बोधिसत्नानां नामधेयं तु धार्येत्। [ए]तस्य मातृप्रामस्य स्त्रीभात्रो न भविष्यति॥

उत्तः संतेपात्प्रतिपत्तसमुद्राचारः॥ प्रत्यापत्तिबलमधुनोच्यते॥

यद्योक्तमार्थितितगर्भसूत्रे । प्राणातिपातातप्रतिविर्तो भवति बोधिमलो मक्तमलं सर्वमलानागर्थद्दः । प्रनुत्तामो अनुपायामो अलोमक्षंः म तेन कुशलमूलेन कर्मविपानेन । पत्पूर्वात्तकोटिपञ्चगतिचक्राद्यकेन संसार्ग्युग्वातेन प्राणातिपातकृतुना कापनाव्यक्तमाकर्मावर्णं क्तेशावर्णं धर्मावर्णं कृतं वा स्वात्कारितं वानुमोदितं स्यात् । तत् सर्वं तेन प्राणातिपातवेर्मणाचक्रेण सर्वानर्षं मर्द्यति । पावद्शेषमविपानं कुरुते । सिनकायसभागे देवमनुष्याणां प्रियो भर्वात निरातङ्को दोर्घायुष्क इति ॥

यावत्पुनर्यरं कुलपुत्र यो बोधिमत्नो यावज्ञीवमरत्तारानात्प्रतिविर्तो भवति स सर्वसत्वानामभयं र्राति । मन्यत्रासयत्नेनीसंतोभेण स्वलाभेन संतुष्टो विक्रति। मधा-

<sup>1)</sup> anutrāso MS.; cf. Pali forms ap. J.P.T.S. 1887, p. 116. Tib. [ ] (1774) (1757) onot causing fear'; with a similar causal sense a form uttrās na is quoted from Dhātup.

<sup>2)</sup> 디딜기지'리그리 권 (cf. p. 32, n. s) 'not causing agitation'. This accords well with the meaning of āyāsayati. Childers's translation 'despair' for upāyāso seems not to fit the passages he quotes, so well as 'agitation, mental anguish'.

<sup>3)</sup> Reading uncertain, Tib. simply gan i faving entered' (109. b. 3).

<sup>4..4)</sup> The construction is involved and the reading doubtful. The MS. has yak (clearly)... syāt sa [rvvam added in margin]: aby the maturing of karma, through abstinence from taking life he annuls everything ruinous which...». Otherwise we must take anartham as a noun and correct kṛtam etc. to kṛto.

<sup>5)</sup> The phrase occurs at Lal.-v. 556 6 (cited and corrected in B2); of Pali veramanī.

<sup>6)</sup> Apparently used in the sense of sabhāgatā 'community' brahmalokasabho Divy. 122. 16 manushyānām so ib 194. 30. sanikāya seems not to occur.

<sup>7)</sup> anyatrāsapatnena . . salābhena MS. My reading is founded on the Tib. which reads (109. b. 5) বিশ্ব যানী ব্যানি হ্যানি হ্যান হৈছিল বা our MS., but प and प were confused in the archetype

10

र्मिक्रभोगानभिलाषी स तेन कुक्तलमूलेन यावद्दत्तादानकृतुकं कर्मावर्णां मर्दपति प्रमर्द-यति यावद्शेषमविषाकं कुकृत इति ॥ पे ॥

एवं द्रशापि मुशस्ताः कर्मपयाः स्वविपतानुशस्त्राधातकास्तत्र पठाते ॥ तथा चन्द्रप्रदीपसूत्रेअपि व्यापाद्विर्त्या सर्वपापतपः स्रूपते । यथारः ।

सिक्ष्याम्यत्र बालानागभूतौ परिभाषणां।

ग्राक्रोणनं तर्जनां च ग्रधिवासिप्यि नायवाः॥

त्तपिंद्ये पापकं कर्म यन्नया पुरिमे कृतम्।

ग्रन्येषु बोधिसत्वेषु व्यापादो जनितो गयेति ॥

उत्तं प्रत्यापतिवलम् ॥ ग्राष्ट्रवलं तु वत्तव्यम् ॥

ग्रत्र सूकारिकावदानगुदाकार्यम् ।

ये वुद्धं गर्गां याति न ते गच्छ्ति द्वर्गतिं।

प्रकाय मानुपान्कावान्दिच्यान्कावाँलुभाते ते ॥

इत्येवं धर्ने संघं चाधिकृत्य पापतपः॥

मार्यगित्रैयविनोत्ते तु वोधिचित्तेन पापविद्युद्धिरुत्ता । यत्त्यो(850) द्दाक् ग्रिभूतं सर्व-डब्कृतिर्निद्कृतत्या । पातालभूतं सर्वाकुणलधर्मपर्यादानकर्णातया ॥ पे ॥ तग्वया कुल- 15 पुत्र क्रिक्कप्रभासं नाग रसज्ञातं । तस्यैकं पलं लोक्ष्पलसक्सं सुत्रणिकिरोति । न च तत्र तत् पलं शक्वते तेन लोक्ष्पलसक्स्रेण पर्यादातुं । न लोक्षिक्तं । एवमेचैकः सर्वज्ञता-चित्तोत्पाद्रसधातुः वुश्रलमूलपरिणामनाज्ञानसंगृक्तिः सर्वकर्मत्तेशावर्णलोक्षानि प-

<sup>1)</sup> MS. (unmetrically) ākroçām.

<sup>2) &#</sup>x27;bear with', as in Pali.

<sup>3)</sup> Scan Lshanaishye.

<sup>4)</sup> Tale 15 of the Divyavadana-collection. The stanza occurs at p. 196.5 of the printed edition.

<sup>5)</sup> käyän upäsate edition.

<sup>6)</sup> sa MS.

र्यादाय सर्वधर्मान्सर्वज्ञतावर्षाान्करोति । न च सर्वज्ञताचित्तोत्पाद्रसघातुः शक्यः सर्वकर्मन्त्रीशलो हैः संन्त्रीशियतुं पर्यादातुं वा। तस्यवा कुलपुत्रैकः प्रदीपो पादशे गृहे वा लयने वा प्रविश्यते स सह प्रविशितो वर्षसङ्ख्रसंचितमि तमीन्धकारं विधमपति । श्रवभासं च करिति । एवमेविकः सर्वज्ञताचित्तोत्पाद्प्रदीपो पादशे सलाशये गहने अविद्यातमोन्धकारानु- गते प्रविश्यते स सङ् प्रविश्वितो अनिभलाप्यकलपश्चतसङ्ख्रसंचितमि कर्मन्त्रिशावर्षात- मोन्धकारं विधमति । ज्ञानालोकं च करोति ॥ तस्यवा कुलपुत्र चित्रामिष्णराजमुकुटानां मङ्गनागराज्ञां नास्ति परोपन्नमभयं । एवमेव बोधिचित्तमङ्गकरुणाचित्रामिष्णराजमुकुटानां विद्यातां वोधिसलानां नास्ति दुर्गत्यप्रपरोपक्रमभयमिति ॥

त्रायीपालिपरिष्टक्षयामप्युतं । इक्षेपाले मक्ष्यानं संप्रस्थितो बोधिसतः सचेत्पू
गि वीक्ष्वलालसमये श्रापत्तिमापखेत । मध्याङ्गकालसमये सर्वज्ञताचित्तेनाविर्कृतो विक्रेद्र्यत्त एव बोधिसत्तस्य शीलस्कन्धः । सचेन्मध्याङ्गकालसमये श्रापत्तिमापखते सायाङ्गकालसमये सर्वज्ञताचित्तेनाविर्कृतो भवेद्पर्यत्त एव बोधिसत्तस्य शीलस्कन्धः । एवं
यामे यामे विधिकृतः । एवं न्युपाले सपिक्शा शिला मक्ष्यानसंप्रस्थितानां बोधिसत्वानां । तत्र बोधिसत्तेन नातिकीकृत्यपर्युत्थानिमुत्पाद्यं नातिविप्रतिसारिणा भवितव्यं ।

सचेत्पुनः श्रावक्षयानीयः पुद्रलः पुनः पुनरापत्तिमापखेत । नष्टः श्रावकस्य पुद्रलस्य [85 b]
शीलस्कन्धो वेदितव्यः । इति ॥

् इति ज़िलासमुच्चेषे पापजोधनमष्टमः परिच्छेदः॥

<sup>1)</sup> Tib. पर्नासन्ति (110. a. 7) = बमव हेनाप्रधर्माहण्ड.

<sup>2)</sup> If genuine, compare Pali dhameti: but dhamati below.

<sup>3)</sup> New in literature; cf. B<sup>2</sup> (Nachtr.) s. v., who quotes M. Vyutp. § 109.55. aparyutthānatā infra, 191.7.

15

## IX.

## चात्तिपार्रामता भवनः परिच्छेदः ॥

॥ तरेवमविरतप्रवृत्तां वक्कसुंखां दीःशोल्योत्पत्तिं रतनेवं च कर्मावरणवित्रन्धगपन-यन् लोजविशोधने प्रयतेत ॥

तत्रादी तावत् तमेत । म्रतमस्य क्ति म्रुतादी वोर्ग प्रतिकृत्यते अखेर्मक्लात् । म- 5 श्रुतवांश्र न समाध्युपायं ज्ञानाति । नापि ल्लेज्जोधनोपायम् । तस्माद्धितः श्रुतमेपेत । ज्ञानतोऽपि संबोर्णचारिणः समाधानं इब्कर्मिति । संख्रपेत वनं ततः । तत्रापि वित्तेपप्र-जमनानिभ्युत्तस्य चित्तं न समाधीयत इति । समाधानाय युद्येत । समाव्हितस्य च न मि-चित्पालमन्यत्र त्रीकानोधनादिति । भावपेदृशुभादिवाम् ॥ इत्येतानि तावत्त्रीत्राशुद्धिमुद्दे-शपदानि ॥

इर्रानीं निर्देश उच्यते। तत्र तातिस्त्रिविधा धर्मसंगीतिसूत्रे ४भिक्ति। उप्लाधि-वासनतात्तिः । धर्गनिध्यानतात्तिः । परापकारगर्पणतात्तिश्चेति । तत्र द्वष्वाधिवासनता-त्तिविषतो ४निष्टार्गमप्राप्तद्वष्वर्भागृता । इष्टविषातप्राप्तम्य सुवाभिषङ्गस्ताभ्यां दीर्मन-स्यं ' तती हेपी लीनता च ॥

म्रत एवाक् चन्द्रप्रदीपमुत्रे । सुखे उनभिषद्भः । दुष्खे उवैनुष्यमिति ॥

र्तमेवसूत्रे अप्युतं । य इमे म्राध्यात्मिकाः शोकपरिदेवड ब्खरीर्मनस्योपापासास्तान् त्तमते अधिवासपतीति ॥

<sup>1)</sup> So MS.; but Tib. 젗키'고질다'저도'친', as if bahuduḥkhāṃ.

<sup>2)</sup> The same triad in the Dharma-samgraha § 107 (v. 1. paropal').

<sup>3)</sup> mshthā° MS.; but ਮੌਸ਼੍ਰ੍ਪ੍ਧ Tib.

<sup>4)</sup> ਕੁਰਾਧ' 'despondency' cf. samlina and Pali sallina.

श्रार्याप्यद्त्तपरिषृच्छायामप्युक्तं । पुनर्परं गृरूपते गृर्हिणा वोधिसत्नेनानुनयप्रतिष्ठा-पगतेन भवितव्यमष्टलोकधर्माननुलिसने । तेन भागलाभेन वा भार्यापुत्रलाभेन वा धनषा-न्यवित्तलाभेन वा नोक्तिमतव्यं न प्रकृषितव्यं । सर्वविपत्तिषु चानेन नावनिसत्व्यं । न द्वर्मनसा भवितव्यं एवं चानेन प्रत्यवेतितव्यं । मायाकृतं सर्वसंस्कृतं विठयनप्रत्युपस्था-मलत्त[862]णं । कर्मविपाकान्वृत्ता स्रोते । यदिदं मातापित्पुत्रभार्यादासीदार्सकर्मकर्पीत्-षेपिनन्नामात्यदातिसालोक्तिता । नेते मम स्वकाः । नाकृमेतेपामिति ॥

#### भ्रपि च।

पद्मस्त्येव प्रतीकारो दीर्मनस्येन तत्र किंम्।
प्रतीकारेशेप मुन्तेत डर्मनाः क्रोधमूर्ट्क्तः ॥
तिवाहा क्तोत्माको गृन्तते पर्यापदा ।
तिवालया नुषा याति क्रस्वमायुर्मुङ्गर्मुङः ॥
तेनाभ्यामात्त्यज्ञेदेतं निर्धकमनर्थवत् ॥
कथं च दीर्मनस्यत्यागो अभ्यस्यते । लघुमुकुंमारचित्तोत्मर्गात् ॥
यथोक्तनुयद्त्तपरिष्ट्वायां । श्रयगततूलिष्वूपमताचित्तस्येति ॥

मार्यगएउट्यूके अप्युक्ते । इर्योघनं चित्तं ते दारिके उत्पाद्यितव्यं सर्वक्तेशिनर्धाताय। म्रप्राजितचित्तं सर्वाभिनिवेशविनिर्भेद्यय । म्रतीभ्यचित्तं विषमाश्यवसागरावर्तप्रयाते- श्विति ॥

न चाभ्याप्तस्य डप्कारं नाम किञ्चिर्स्ति । तथा कि मूष्तराणामिय तावद्वार्कारक-

<sup>1)</sup> Dh.-s. § 61; M. Vyutp. § 125.

<sup>2)</sup> The whole compound occurs at M. Vyutp. 245. 827.

<sup>3)</sup> This line occurs at Bodhic. VI. 10 a. In the margin of our MS. has been written the line next following (VI. 10 b): atha nāsti pratīkāro daurmanasyena tatra kim?

<sup>4) &#</sup>x27;Cotton-wool', used as here as simile for softness in the only two passages (Divyāv. 210.14; 388.14) where the form occurs.

कैवर्तमर्पमाद्दीनां द्रष्वाभ्यासात्नुहतर्पालेशीय वस्तुनि संह्रष्ठिमामाङ्कितं चित्तगवसाद्देन न परिभूयते । किं पुनः सर्वमंगर्सुवसर्ववीधिसत्नमुखानुत्तर्पद्सीमधिगमपाले कर्मणा । तया प्राकृता धिप किजिद्पकारिधात्मद्रष्कृतिनेव क्तेषु स्वयं मृत्युषु प्रकृर्तु गाष्ठ-प्रकारवेद्ना धिप किजिद्पकारिधात्मद्रष्कृतिनेव क्तेषु स्वयं मृत्युषु प्रकृर्तु गाष्ठ-प्रकारवेद्ना धिप संप्राम्यत्त्रेव । किं पुनर्ह्माधिष्ठकालापकारिषु द्रप्वोपात्मकुशलधनला वस्तैन्येषु नरकेषु नावध्यधातकेषु भवचारक्षपालकेषु निःमर्गादारिद्धाशकेष्ठानुकृत्वे । श्वि देष्ठतर्वाधाकरेष्ठनपकृतवेरिष्ठनवधिकाल्यावदृद्धवेरेषु क्तेश्वर्णमुप्तत्वेत् । द्रप्तिक्त्रस्य मार्शवर्ष्पतिगृक्ती-तज्ञगद्धन्दिमोलाय मंग्रानयतः । तत्रात्मद्रप्वाम्यामपूर्वकं वाष्टं कष्टतराभ्यासः मिध्यति । यया चाभ्यामवशात्सवानां द्रष्वमुखनंत्रा । तथा सर्वद्वप्वोत्पदिषु सुखनंता प्रत्युपस्यान्यामान् सुखनंत्रेव प्रत्युपतिशते । कृतिवत्यन्द्पलं च मर्वधनंसुखाक्रीतं नाम समा- 10 चिं प्रतिलाइक्ष्मिते ॥

उत्तं क् पितापुत्रम्पीरागे । ग्रस्ति भगवन्सर्वधर्मसुखक्रास्तो नान समाधिः। यस्य समाधिः प्रतिसम्भादोधिसयः सर्वार्म्यणावस्तुषु सुखागेव वेद्गते । नाडप्खासुखां। तस्य नैर्पिकानपि कारणां कार्यनाणस्य सुखनंत्तेव प्रत्युपस्थिता भवति। मानुपीमपि कारणां कार्यनाणम्य क्स्तेष्वपि क्रियमानेषु पोद्ष्यपि कार्णेष्वपि नासास्यपि सुखसंत्तेव 15 प्रत्युपस्थिता भवति। वेत्रैर्पि ताद्यनानस्याईचेत्रैर्पि कार्णाभर्षि ताद्यनानस्य सुखसं-

<sup>- 1)</sup> çam MS

<sup>2)</sup> This denom. hitherto in gramm, only.

<sup>3)</sup> Cf. M. Vyutp. XXI. 83 sarıadharmātikramaņo nāma samādhiķ.

<sup>4)</sup> Nanjio 23 (16); K.F. 215; M. Vyutp. LXV. 8. Cited also in Bodhicaryavataratika, 826.

<sup>5)</sup> Here follows one of the evidently traditional lists of tortures for which Buddhist writers have so morbid an affection. Compare Rh Davids, tr. Mil. Panh. I. 277 n 6 and Aug. nikāya II. 1.1 (with Buddhaghosa's comm. printed at pp. 113—14 of Morris's ed. of 1883) cited by him.

ज्ञैव प्रवर्तते बन्धनागारेष्ठिप प्रतिप्तस्य ॥ पे ॥ तैलपाचिकं वा क्रियमाणस्य । इतुक्टित-वद्वा कुट्यमानस्य । नडचिट्पितिकं वा चिट्यमानस्य तैलप्रखोतिकं वादीट्यमानस्य सः र्पिःप्रखोतिकं वा द्धिप्रखोतिकं वादीप्यमानस्य मुखसंज्ञीव प्रत्युपस्थिता भवति। उ-ल्कामुखं वा क्रियमाणस्य सिंक्मुखं वा क्रियमाणस्य मुष्कवर्त्तिकां वा वर्त्यमानस्य ॥ पे ॥ कार्षापणच्छेदिकं वा हि्म्बमानस्य पिष्टपाचनिकं वा पाच्यमानस्य कृस्तिभिर्वा मर्धः मानस्य मुखसं ज्ञैव प्रवर्तते । श्रक्तिप्युत्पात्यमाने जीवश्रू लिकमिप क्रियमायास्य सर्वशो वाषातं निर्णीय शिर्मात वा प्रपात्यमाने सुखसंज्ञैव प्रवर्तते । न डब्खसंज्ञा । नाडब्बासुब मंज्ञा ॥ तत्कस्य वेतोः । तथा वि बोधिसबस्य मकासबस्य दीर्घरात्रं चर्या चरत एतत्प्र-षाधानमभूत् । वे मां भोतवेर्न् । ते उपशमशममुखस्य लाभिनो भवेयुः । वे मां पालवेयुः स-10 त्कुयुर्गु ह्र्कुर्युर्मानयेयुः पूजयेयुः सर्वे ते उपश्मसुखस्य लाभिनो भवेयुः। येऽपि मामाक्रोशेयुः र्विस्पर्शेषुस्ताउपेषुः शस्त्रेणाहिन्युर्यावत्सर्वशो जीविताद्यपरोपपेषुः सर्वे ते संबोधिस्बस्य लाभिनो [87 व] भवेयुः । म्रनुत्तर्गं सम्यक्तंबोधिमभितंबुध्येरविति ॥ स रुभिर्मनस्कारैः स-मन्वागत एतेन कर्मणा ' एभिः प्रणिधिभिः समन्वागतः सर्वसत्वानुगतां,सुखसंज्ञामासेवते निसेवते भावपति बङ्कलीकरोति । स तस्य कर्मणो विपानेन सर्वधर्मसुबाकानं नाम स-15 माचि प्रतिलभते। पस्मिन्समये बोधिसत्नेन सर्वधर्मसुखाक्रात्तो नाम समाधिः प्रतिल-ब्धो भवति तस्मिन्समये ४ सोभ्यो भवत्यसंकार्यः सर्वमार्कमं भिरिति विस्तरः॥ म्रयं कि प्रयोगः सर्वपरित्यागपूरणः। सर्वचर्याङ्गव्कारचर्यासाधनः सर्वतातिरहीन-

रूपाः सर्ववीर्यासंसादनः । सर्वध्यानप्रज्ञाङ्गसंभारः । तस्मानित्यमुदितः स्यात् ॥

<sup>1)</sup> This passage is not in the Pali lists. The Chinese version of the sūtra (supra cit., kindly communicated by Mr. Watters) renders: «making mincement of one — pounding like sugar-cane, crushing like rushes». tailapācika may accordingly be the name of some dish, fried in oil. The MS. reads kuṭṭṭṭtakadyā. cippatika and Vcip are new to Sanskrit. The genuiness of the root is proved by the Marathi forms cipnen, cepnen 'squeeze'. Derivatives with a formative -ta (as in Pali cumbaṭa) occur in Sansk. Pali and Hindi.

<sup>2)</sup> cf. Buddhaghosa, p. 114 med., and Rh. Davids, p. 277.7, supr. cit.

<sup>3)</sup> The MS. reading is perhaps osidana.

यवाक् चुन्द्रप्रदीपसूत्रे । सगीर्वः प्रीतमनाः सादा भवेत् । सीम्याय दृष्टीय सदा स्थितो भवेदु । इति ॥

उत्तं चातवनितसूत्रे। तत्र कतमा मुद्ता। यावद्यमानुस्गात्प्रीतिः प्रसादः प्रागोग्धं चित्तस्यानवलीनता उनवनृत्वता उपिर्तर्पणा । सर्वकामर्तीनानपक्यणा सर्वधर्मर् 5 तीनां प्रतिष्ठानं । चित्तस्य प्रामोग्धं कायस्योद्वित्यं चुद्धेः संप्रकृषणं मनस उत्प्रवः । तः वागतकायाभिनन्द्नर्तिर्लत्वणानुष्ट्यज्ञनिवभूषणापर्ये प्रिकीणत्यं । बुजलधर्मप्रवणापर्रिवेद्वता तत्वधर्मप्रतिजर्णाप्रतिपत्तिप्रीतिप्रसाद्प्रमोग्धं मुद्तिस्य धर्मोत्प्रवः । सततं सत्वेद्वप्रतिकृत्वचुद्धिता तत्वधर्मप्रतिजर्णाप्रतिपत्तिप्रीतिप्रसाद्प्रमोग्धं मुद्तिस्य धर्मोत्प्रवः । सततं सत्वेद्वप्रतिकृतवुद्धिता । विमुक्तिः । वृद्धधर्मप्रिष्टिषु तस्य च धर्मच्कृत्द्रस्यानुत्स्वनर्ता । उद्गिर्वेद्वयुद्धपर्मेद्विष्ठिषु तस्य च धर्मच्कृत्द्रस्यानुत्स्वनर्ता । उद्गिरेषु वृद्धधर्मेद्विष्ठिषु तस्य च धर्मच्कृत्द्रस्यानुत्स्वनर्ता । उद्गिर्वेद्वयुद्धिति । विमुक्तिः । प्राचितस्य दातुकामता । दृदतो दृद्धा च त्रिमण्डलपरिज्ञोधितं दानप्रामोग्वम् । जीलवत्सु सद्। प्रमादः । द्वःजीलोधनुयकृप्रीतिः । स्वजीलपरिज्ञद्धा सर्वद्धर्यतिकृत्वाचानित्र । दृश्यो स्वाचनतित्र । दृश्यो निर्वाचनामिधित्रीकारः । सद्। स्विमत्तुचता । वात्तिसीर्त्यं । [८४ ७] निर्मानता । गुरुषु गौर्वाचनामिधित्रीकारः । सद्। स्मितमुखता भृकुदिविगतता । पूर्वाभिलापिता रक्षकृतता रनेष्येपित्रता प्रद्धाव्यता चित्ता । कर्किशता भृकुदिविगतता । प्रास्त्रिम वोधिसत्वेषु । स्रात्मप्रेम धर्मेषु । जीवितप्रेम तथागनिवयोद्वता । संर्ज्ञनीयधर्मेद्वनुवर्तनता । शास्त्रिम वोधिसत्वेषु । स्रात्मप्रेम धर्मेषु । जीवितप्रेम तथागनिवयोद्वता ।

<sup>1)</sup> This syllable uncertain.

<sup>2)</sup> Cf. līnatā supra 179.14

<sup>3)</sup> Cf. Lal-v. 37.11.

<sup>4)</sup> Cf, Lal-v, 114.10.

<sup>5)</sup> Sic MS; anācchindanatā (126.15 supra) is somewhat analogous.

<sup>6)</sup> The fifth of the six yanas detailed in M. Vyutp. § 59.

<sup>7)</sup> Cf. Böhtl.2 s. v., the present passage confirming his correction of Divy. 39 12, 40.6 where the compound is the same.

<sup>8)</sup> The reading has been corrected in the MS., and remains doubtful. Possibly the Vedic  $\ddot{v}\pi$  eig. eshaishya 'worth striving for' (Rv. X 102.11) is to be compared.

तेषु । मातापितृप्रेम गुरुषु । पुत्रप्रेम सबेषु । बुद्धप्रेम म्राचार्यापाध्यापेषु । उत्तमाङ्गिश्रः-प्रेम प्रतिपत्तिषु । कुस्तपादप्रेम पार्गितासु । सर्वर्त्वप्रेम धर्मभाणकेषु । सर्वर्तिक्रीडाप्रे-मानुशासनीषु । स्रारोग्यप्रेम संतुष्टी । भैषव्यप्रेम धर्मपर्ये ष्टिषु । वैस्वप्रेम चोद्कस्मारकेषु । इति कि पा सर्वेन्द्रिपेश्वनवलीनेन्द्रियता इयमुच्यते मुद्तित्यादि ॥

ग्रत्र च शिक्तितान् बोधिसत्नानिद् वचनमलंकरोति यद्वत्तमार्यमक्तिमेषे । निर्यगितिचित्तनित्यसमाधानशीलाञ्च निर्यगितिप्रियाञ्च निर्यगितिपत्तनविष्क्षिञ्च भवति । निर्यशिलाञ्च भवति । निर्यशिलाञ्च भवति निर्यलोभमत्सिरिणञ्च निर्याग्निचित्तप्रगुष्णाः भवत्तीति ॥

उक्ता डुष्बाधिवासना सातिः॥

श्रार्यसागर्मितसूत्रे तु त्रिविधापि सातिरुक्ता। इक् सागर्मते बोधिसबो मक्ससबः

10 सर्वज्ञताचित्तोत्पादर्ते । स्रनार्येर्डःशिलैः सर्वेमीर्रमार्काणिकाभिवा देवताभिर्माराधिष्ठितैर्वा मार्द्वतेर्वा विक्वियमानः समीर्थमाणः सोभ्यमानस्तर्ध्यमानस्ताद्धमानो न भिष्यते ततो।

अध्याशपचित्तोत्पादो न भिष्यते सर्वसत्तप्रमोत्तमकाकरुणावीर्यारम्भात्। न भिष्यते त्रिरुक्तवंशानुपच्छेदपराक्रमात् । न भिष्यते सर्वधर्मसमुद्दानयनकुश्वसप्रयोगात् । न भिष्यते खतणानुव्यञ्चनपरिनिष्पत्तिगतात्पुण्यसंभारोपचयात्। न भिष्यते बुद्धतेत्रपरिष्मुद्धभिनिर्कारा
वितादीत्सुक्यात् । न भिष्यते सर्वधर्मापरिग्रकाभिपुक्तात्कापन्नीवितोत्सर्गात्। न भिष्यते

सर्वसत्वपरिपाचनाभिपुक्तादात्मसीष्ट्यानध्यवसानात् । स एवमध्याश्वयसंपन्न एव समानः

<sup>1)</sup> The reading is not clear. The Tib. has বৃত্তা বেই না বাৰ্বাস্থা কুমান নিয়া কিন্তা কিন্তা

<sup>2)</sup> The recension of the work there quoted corresponds, as Mr. Watters informs me, with Nanjio 976.

<sup>3)</sup> The syllables which I have marked as doubtful are added in the margin in a late and indistinct hand. The Tib. does not agree as regards this part of the compound. As in the corresponding Pali, abhinirhāra (if correct) means 'aspiration' and autsukya 'zeal'.

सर्वसत्वानागतिकाड चयनां मक्ते। उन्गननां कुत्सनां सक्ते (88) सर्वसत्वानागक्रीणयिर्भाषां ड रुक्तड रागतान्यचनप्रयानसक्ते । सर्वसत्वपीडां सक्ते । सर्वसत्वगारांश्च सक्ते
उत्तारगति चा न च चिक्वते। न च लीवते । न मलीवते । न विषीद्ति । चलमुपद्र्शपति ।
स्याग संग्रनयति । चीर्यमारभते । पराक्रमं पराक्रमते । उत्साक् ग्रनयति । उन्मूढिचत्तं निगृह्माति । म चान्नुष्टो न प्रत्याक्रीणति । त्यांडितो न प्रतिताउपति । रोषितो न प्रतिरोध- ६
यति । कुढाय न प्रतिकृष्यति । एवं चित्तगणनासनाद्यं संनक्ति

I venture to render this:

<sup>1)</sup> Both MS and xylograph are indistinct. The former perhaps reads  $nnm\bar{u}dhy\bar{u}^0$ ; the latter (115b 1) seems to read  $\widetilde{\mathbb{Z}}[\mathbb{Z}/\mathbb{Z}]\mathbb{Z}/\mathbb{Z}/\mathbb{Z}/\mathbb{Z})$  'a mind of infatuation' — a meaning which does well enough for  $nnm\bar{u}dha$ , a permissible form, as grammatical writers preserve the compound  $nnm\bar{u}h$ , though with partic,  $nnm\bar{u}gdha$ .

<sup>2)</sup> No lacuna is indicated in the MS; but it is clear from the Tibetan version (of the present work) and the Chinese version (of the sutra quoted), that several lines have fallen out. They commenced with tadyatha or the like, and gave the substance of the cittaganana. The Tibetan has:

मेग्रास्त्र च्रिक्ष्यास्त्र स्थास्य स्थास्त्र स्थास्त्र हिलाय हो ॥ (116 क्षः 1—1) । विकार स्थास्त्र स्थास्य स्थास्त्र स्थास्य स्थास्त्र स्थास्य स्थास्त्र स्थास्य स्यास्य स्थास्य स्यास्य स्थास्य स्थास्य स्थास्य स्थास्य स्थास्य स्थास्य स्थास्य स्यास्य स्थास्य स्य स्थास्य स्थास्य

<sup>&</sup>quot;Thus [thinks he]. 'This scripture of the Mahāyāna is not in harmony with the World as a whole. Why? Yonder beings (i. c. the worldly) are such as go with the current. I love to try for the contrary to the current. They are not in harmony with one another; I have put on at mour in order to abandon the non-harmony of all those men. They are such as feel joy in the spirit of harm; I altogether seek for patience and certainty. They cheat one another and persevere in it; I altogether seek for taking my fill of wisdom'."

As to the Chinese versions of the original work in which the passage occurs, Mr. Watters writes: 'The title of the sutra quoted from was evidently Sagara-

सचेत्पुन्रते सद्या यात्रसो दशमु दिनु प्रशाच्यनानाः प्रभाच्यते ते सर्वे असिजिस्तितीन् र्पालियोगेने मां पृष्ठतः पृष्ठतो अनुवधीयः । यत्रैय पृथिवीप्रदेशे वियतीवा नियस्तिवा नृज्ञान्त ज्ञान्य पृथिवीप्रदेशे वियतीवा नियस्तिवा न्यान्त ज्ञान्त ज्ञान्त वा बार्याना वा बाधिवित्त मुत्याद्वित्यति दानिवतं वा यात्र प्रशासितं वा ब्रान्त त्रास्य पृथिवीप्रदेशे शतयावद्र्रीपस्त्रप्रमाणं कार्य वेद्रस्यानी विद्यंसिययानि तत्रास्य पृथिवीप्रदेशे शतयावद्रीपस्त्रप्रमाणं कार्य वेद्रस्यानी विद्यंसिययानि । ते चेत्सर्वसद्या मानाक्रीक्षणेषुः परिभायर्ग् कृतस्ययुः परंस्रपेषुर्सत्यानिर्वागिनः पर्वानिर्वागिनः सर्वृत्वरेषुर्विद्यस्त्रप्रमाणं मन कार्य विद्यप्तिर्वागिनः सर्वृत्वरेषुर्विद्यस्त्रपेषुः । एवं नया न वस्यवित्रस्यातिके स्त्रीभित्तम् न्याद्ययत्वयः । तत्कस्य केतोः । पूर्वा क्रोविः संवार्यप्रमाणोन्ता वक्ता यत्र मे अयनात्मभावो नर्कमतस्यापि तिर्यग्योनिगतस्यापि यनस्तिकातस्यापि मन्ता वत्र मे अयनात्मभावो नर्कमतस्यापि तिर्यग्योनिगतस्यापि यनस्तिकातस्यापि मन्ता सङ्गप्रत्यद्वस्य शतया विद्वते भित्रो निकृत्ति विविद्यानिश्च कार्णानः कारिसो न च मया तस्ति निद्यन्तमात्मार्थः कृतो न पर्वारः । नक्त्युनर्मनिते सर्वस्ता अपरित्यक्ता एव सर्वस्त्राः अपरित्यक्तः कुशस्त पर्वाच वर्षक्तयापि नयापरित्यक्तेव सर्वक्तता । वयिरत्यक्ता एव सर्वस्त्राः अपरित्यक्तः कुशस्त धर्मकृतः । तत्कस्य केतोः । सर्वा क्षेष्ण कापप्रीक्ष काप्रीक्ष काप्रीवः काप्रविद्यक्ताः वर्षकृत्यापि स्वापरित्यक्तेव सर्वक्तता । वयरित्यक्ता एव सर्वस्त्राः अपरित्यक्तः कुशस्ति धर्मकृत्यः । तत्कस्य केतोः । सर्वा क्षेष्ण कापप्रीक्ष काप्रीक्ष काप्रीक्र काप्रीक्ष काप्रीक्यानित्र काप्यानित्र काप्रीक्ष काप्रीक्ष काप्रीक्ष काप्रीक्ष काप्य

moti sūtra. This is shown by the Chinese translation of the title given in the early translation  $\lambda$ i 61 in B. Nanjio's Cat. But the text before the Sanscrit author [Çāntideva] was apparently that of  $\lambda$ i976 [called by Nanjio S'-pariprochā] which differs from the other in some details. The Chinese rendering of the passage in  $\lambda$ i 976 is to this effect: "... He thinks with himself: Trust now put on the armour of Mahāyāna-patience and for this reason. Mahayānism is at the opposite pele from worldliness; the people of the world follow the current of life and death, my Mahāyanism goes against the current; the people of the world are always at loggerheads, Mahāyanism tells mortals to cut off the cause of quarrel; the people of the world are given to angry passions, in Mahāyanism patient endurance increases and prevails; the people of the world cheāt and defraud one another, my Mahāyanism tells all to be filled with kindness'."

<sup>1)</sup> pala (?ca) yo MS. My-correction is founded on the Tib.  $2\pi \sqrt{3} \sqrt{3}$ 

<sup>2)</sup> For the more usual samudācar 'address'; cf. Senart, Mhv. I. p. 441.

<sup>3)</sup> cf. 105.12 supra.

वा 88 । त्री पिकस्य दुष्वस्य शततमीमपि कलां नोपैति यावदुपनिपेरमपि न स-मते । नर्कावासमप्यक्मृत्सके । न पुनर्मपा बृद्धधर्माः परित्यक्तव्या न सर्वसत्नार्म्बणा मक्तकरूपा ॥ पे ॥ पिनदानं पुनर्व्यापाद् उत्पर्यतः । तं वर्षं धर्मे प्रकारयामः । कतमञ्च स धर्मी । यद्वत कायप्रेन कायनिकेतः कायाध्यवसानं । उत्सृष्टश्च काय उत्सृष्टो व्यापादः । एवं धर्मगणनाविष्टः सागर्मते वोधिसतः सर्वसत्वपीडां सक्ते ॥ पे ॥ यः कायस्योत्सर्गः 5 कायपरित्यागः कापानवेता । इयमस्य दानपारिमता ॥ यत्काये क्वियमाने सर्वसत्वान् मै-त्र्या स्परिति । वेदनाभिद्य न संङ्किपते । उपमस्य शीलपार्रमिता ॥ यत्कापे क्रियमाने प एवास्य कार्य किन्द्ति तेपामेव प्रमोत्तार्थं तमते । न च चित्तेन त्तएयते तात्तिवलं चीपर्श-यतीयमस्य ज्ञान्तिपार्गनता ॥ येन वीर्चेण तं सर्वज्ञताकुन्दं नीत्स्वति चित्तवलाधीनं च प्र-तिगृह्धाति । संसारमेव चानुवद्राति । कुगलमूलारुम्भमेव चार्भते । इयमस्य वीर्यपार्राम- 10 ता ॥ पत्काये विकार्यमाणे तत्सर्वज्ञताचित्तोत्पाद्र हां कर्तु न संमुखाति वोधिमेवापेतते शात्तप्रशात्तमेव प्रत्यवेत्तते । इयमस्य ध्यानपार मिता॥यत्कापे क्रियमाने कापस्य तृपाकाष्ठ-बुद्धबत्प्रतिभासोपमतां प्रत्यवेतते मायाधर्मतां च कायस्यावतर्ति । भूतानित्यतां च भू-तद्उष्वतां च भूतानात्मतां च भूतशात्ततां च कायस्योपनिध्यायति । इयमस्य प्रज्ञापारमि-तेति विस्तरः॥ पे॥ 15

पुनर्पर्मस्यैवं भवति । एष सत्नः कुसीरः श्रुक्तधर्मरेक्तिः । स मागाक्रोशयति प-रिभाषते । कुत्त वयमार्व्धवीर्या भविष्यामः । स्रतृप्ताः कुशलमूलपर्वेषणाभिषुक्ता । एष एव तावन्मया सत्नः पूर्वतरं वोधिमण्डे-निपार्षितव्यः। पश्चान्मयानुत्तरा सम्यकसंवोधिर्भिसं-

I) Rendered by the Tib. (116. a. 5) 👼 'cause'; but the phrase is clearly a proverbial one: cf. Vajracch. § 24 fiu.

<sup>2)</sup> This is the transitive usage of Vsphar characteristic of Buddh. Sk.; cf. Böhtlingk W.K.F. VII. 384, where M.Vyutp. § 68 is cited and the reading corrected.

<sup>3)</sup> Compound new in Skt; Pali upanijhāyati (J.P.T S. 1887, p. 127).

<sup>4)</sup> Dhammap. 87, p 16.

वोद्वञ्चेति ॥ पे ॥ ईर्रशानामस्माभिः सत्नानामरात्तानामगुप्तानामनुप्रशातानामयाय संना-न्हाः संनद्वञ्चाः ॥ पे ॥ कृत वयं धर्मतां प्रतिसरिष्यामः १ को ४ त्राक्रोशित वा स्राक्तुश्यते वा । स परिगवे[89 ब]षमाणो न तं धर्ममुपलभते । य स्राक्रोशित वा स्राक्तश्यते वा । स स्रात्मप-रानुपलव्घोपलम्भरिष्टिविगतः नमत इति ॥

मगवत्यामेट्युक्तं । एवं चित्तमुत्पाद्यति । येन मया सर्वसत्नानां विवाद् उत्सार्गित-व्यः । सो अक् स्वयमेव विवद्गि । लाभा में इर्लब्या यो अक् इत्यिते प्रतिज्ञत्यामि । येन मया सर्वसत्नानां संक्रमभूतेन भवितव्यं सो अक् परस्य त्नामित्यपि वाचं भाषे । पर्वं वा प्रतिवची दद्गिम । इदं मया नैव वक्तव्यं ज्ञडसमेन । एडकमूक्तसमेन मया कलक्विवादेषु भवितव्यं । परतो इ रुक्तान् इरागतान् इर्भाषितान् भाष्यमाणान्वचनप्रयान् शृषवता चितं गणातिवितव्यं । परेपामित्तके न ममैतत्साधु न प्रतिद्वयं यो अक् परस्य दोपात्तरं संज्ञवे-यम् । एतव नम प्रतिद्वयं यदक् परेषां दोषात्तरमिष संग्रोतव्यं मन्ये । तत्कस्य केतोः । न मयाशयो विक्रोपयितव्यो येन मया सर्वसत्नाः सर्वसुखोपधानेन सुखयितव्याः परिनिर्वाप-यितव्याश्चानुत्तर् सम्यक्संबोधिमभिसंबुध्य तत्र नामाकं व्यापय्ये । न च मया परेपां स्वप-राह्यनामिष व्यापत्तव्यं । स नामाकं मो के त्त्रोभं गव्क्तिम । इदं तु मया करणीयं । द्वप-राह्यनामिष व्यापत्तव्यं । न नया जीवितात्तर्यि अपि क्रियमाणे त्रोनः करणीयः । न नया भक्तरीसुखे उत्पाद्यितव्योति ॥

बोधिसत्त्रप्रातिमोने अप्युक्तम् । ये ब्रुडाः सवास्तानाश्चासर्यात नमापर्याते । स्रनुनोम-यति धर्मेण तोषयतीति ॥

इति शिलासमुखये सालिपार्गिता परिच्छ्रे नव्मः ॥ १ ॥

2) Added in margin. The Tib. 117 b 2 has ਤ੍ਰੀ ਹੈ ਤੀ ਹੈ ਤੋਂ ਤੋਂ ਤੋਂ ਤੋਂ ਤੇ ਜ਼ਿਲ the reading were kim aham tamo gacchāmi?

<sup>1)</sup> The Tib. gives no help to the identification of this work. Apparently a recension of the Prajñāpāramitā is intended; compare the quotations in Ch. XII below. See also the successive extracts in Madhy.-vr., 160. 10—18 ('uktam Bhaga-vatyām') and 162. 16—30 ('uktam bhagaratyām Prajñāpāramitāyām).

X.

### वोर्यपार्गिता दशमः परिच्छेदः ॥

एवं नात्तिप्रतिस्थितः श्रुते वीर्यनार्भेत । यन्यत्रा श्रुतमेवास्य विनाणाप संपत्वते ॥ वयोक्तं चन्द्रप्रदीपसूत्रे ।

> विषयद्वः धर्मवर्यायुगोया शीलं न रत्तेत स्रुते नमस । न बाद्धस्रुत्येन स शक्युं त्रापितुं डःशोलयेन ब्रजमान डर्गतिम् ॥

श्रुतानुर्गतास्तु नारायणापरिपृच्काषामुक्ताः । तथा कि कुलपुत्राः श्रुतयतः प्रज्ञागनी भवति । प्रज्ञावतः क्रिशप्रशमी भवति । निःक्रेशमय गारी व्यतारं न लगते ॥

म्रत्र च गर्ल्पेस् (१०) भारस्य जातं विस्तरेणा कृत्वाक् । धर्मकामानां कि । विगलनितः । वोधिसताना गर्लासतानां समीर्याणां सप्रतीणानां म्रन्यलोकधातुस्थिता म्रिप 10 वुढा भगवत्तो मुखनुपद्र्णपत्ति धर्म चानुम्रावयिति । धर्मकामानां । विमलतेतः । वोधिसत्ताना गर्लासतानां पर्वतमन्द्रस्वृतमध्येषु धर्मनिधानानि नितिप्तानि । धर्ममुखान्यनतानि पुस्तवागतानि कारतलगतानि भवति । धर्मकामानां विमलतेतः वोधिसत्तानां पूर्ववुद्ध-दिर्शिन्यो देवता वुद्धप्रतिभान्भुपमंत्रस्ति ॥ पे ॥ परित्तोणापुष्काणां वुढा भगवतो देवता- म्रापुर्वलं चोपसंत्रस्ति । वुढाधिष्ठानेन देवताधिष्ठानेन च काङ्गामाणा वर्षसत्त्रमवित- १६ प्रते ॥ पे ॥ पावत्याल्पं वा कल्पावणेपं वा पावदा म्राकाङ्गति धर्मगीर्वजातानां वोधि- सत्तानां वुढा भगवत्तो ज्ञानप्यपनयित्त । व्याधीनपनयित्त । स्मृतिमुपसंत्र्रित । गतिं म-

<sup>1)</sup> The readings of Sansk. and Tib are alike doubtful in these guthus.

<sup>2)</sup> After bahū a later hand has inserted the syllable na.

<sup>3)</sup> çakshu MS.

<sup>4)</sup> Cf. Minaev, Recherches, p. 35, n. 1.

<sup>5)..5)</sup> This sentence is erroncously repeated in the MS.

<sup>6)</sup> Cf. 15. 14 supra.

ति प्रतिभानं चोपसंक्र्सि ॥ पे ॥ दृष्टिकृतानि विनोद्यति । सम्यग्दृष्टिं चोपसंक्र्रित । धर्मगौर्वेषा । विमलतेतः । बोधिसतानां मक्तासतानां सर्वेष्क्रमभपानि न भवत्ति । त-स्मात्तर्कि विमलतेनः श्रुतसंगार्कीशल्याभियुक्तिन वोधिसतेन भवितव्यमिति॥

किमाकारं सुतं बोधिसत्तविनये प्रशस्तं। यथा ऋर्यात्तवमतिसूत्रे अभिक्ति। अशी-ह त्याकार्प्रवेशं ख्रुतं । तच्या । इन्द्राकार्माशयाकार्मध्याशयाकारं प्रयोगाकारं निर्माणा-कार्मप्रमाणाकार् कल्याणिनत्राकार् गौरवाकारं प्रशतिणाकारं मुवचनाकारं पर्पणासना-कार्मविक्त्य्रोत्राकारं मनस्काराकार्मवितेपाकार्मवस्थानाकारं रत्नसंज्ञाकारं भैपन्न-संज्ञाकारं सर्वव्याधिशमनाकारं स्मृतिभजनाकारं गतिबोधनाकारं मतिरोचनाकारं वृद्धि-प्रवेशाकार्मतृप्तवुइधर्मश्रवणाकारं त्यागवृंक्णाकारं दात्ताजानेपाकारं वद्धश्रुतसेवना-10 कार् सत्कृत्यप्रीत्यनुभवनाकार् कापीदिल्याकार् चित्तप्रद्भाद्नाकार्मपरिखेद्श्रवणाकार् घर्मश्रवणाकारं प्रतिपत्तिश्रवणाकारं पर्देशनाश्रवणाकारं स्रश्रुतश्रवणाकारं स्रभिक्षा-**अवणाकार्मन्ययानास्पृरुणाअवणाकार्** प्रज्ञापार्मिताअवणाकार् वोधिसविपर्याश्रव-णाकारं संग्रह्वस्तुम्रवणाकार्मुपायकीशलयम्रवणाकारं व्रह्मवि[१० a)कार्मवणाकारं . स्मृतिसंप्रतन्यम्बवणाकारं गौर्वाकारं उत्पादकीशल्यम्बवणाकार्मनुत्पादकीशल्यम्ब 15 णाकार्मश्रुभाकार् मैत्र्याः श्रवणाकार् प्रतीत्यसमुत्पादाकार् श्रवित्याकार् डप्खाकार्म-नात्माकारं शासाकारं प्रून्यतानिमित्ताप्रीणिक्तिकारं अनिमंस्काराकारं कुशसामिसं-स्काराकारं सत्ताधिष्ठानाकारं अविप्रणाशाकारं स्वाधीनाकारं स्विचतार्वणाकारं वो ्रयस्याश्रंसनाकार् धर्मनिध्यात्याकारं लेशिवपत्ताकारं स्वपत्तपरिकर्षणाकारं पर्पतलेश-नियक्तकारं सप्तधनसमवक्षर्णाकारं सर्वदारिद्योपहेदाकारं सर्वविद्वतप्रशस्ताकारं पाँउ-20 ताभिनन्द्रनाकार् भ्रार्वसँगताकार् भ्रनार्यप्रसाद्नाकार् सत्यद्र्शनाकार् स्कन्धद्रीयविवर्ध-

1) Added in margin.

<sup>2)</sup> Probably the book so called (R.F. 215; Nanjio 23 (12), 1005) translated by Hiouen Thrang, not a division of literature. The same pitaka is mentioned in the opening words of the Lankavatara (Raj. Mitra, Nep. B. L. 1142 and my own - Cambridge Cat, 21.3).

नाकारं संस्कृतर्षेषपरितुलंने।कार्मर्धप्रतिशरणाकारं धर्मप्रतिशरणाकारं सर्वपापाकर-णाकारं मात्मपरिकृताकारं सुकृतकर्माननुतप्यनाकारं विशेषगमनाकारं सर्वबुद्धधर्मप्रति-लाभाकार्मिति ॥

पुनर्त्त्रवाङ् । यद्य धर्मसंभारयोगः स एवास्य ज्ञानसंभारो भवति । तत्र कतमो धर्मसंभारयोगो पेयमल्पार्थता उल्प्यनृत्यता उल्प्यभाषता उल्प्यिर्ष्कारता पूर्वरात्रापर्रात्रं 5
ज्ञागरिकायोगमनुपुक्तस्य श्रुतार्थपरितुलनता भूगो भूयः पर्वेषणता भित्तस्यानाविलता भ नीवरणीनां विष्क्रम्भनता भ्रापत्तिषु निःशरणाञ्चानं भ्रक्रीकृत्यता भ्रपपुत्यानता । प्रतिपत्तिसारता भ्र्यमित्र्वती धर्मप्रवणता धर्मप्राग्भारती । पराक्रमसंप्रवता म्रादीप्तशिर् श्रेलोपगता ज्ञानपर्वेष्या भतन्मर्यावङ्गारिता । म्रशिविलशीलता अनितिसधुरता विशेषगामिता संगिषाकाविवर्ज्ञनमेकारामता अर्णयाभिमुख्यनस्कारता म्रार्ववंशसत्तुष्टि[ः]धृत- 10
गुणोधचलनता धर्मारामरतिरतता लोकिकमस्त्रास्मरणता लोकोत्तरधर्मपर्वेष्टिता स्मृत्यप्रमोपता भर्षगर्यानुग[१००७]मता । मत्या मार्गानुलोमता । धृत्या संवर्प्रत्यवैर्ज्ञाना-

<sup>1)</sup> A new form: Tib. (119 a 5) U\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\times\)\(\ti

<sup>2)</sup> Here the Tib. has two mere ākāras referring to preserving [what is heard] in one's consciousness (দিম) and 'in sutras of true purport' (দিম্পান্নি দিন্দ্রি নিম্নি দিন্দ্র নিম্নি দিন্দ্রি নিম্নি দিন্দ্রি নিম্নি দিন্দ্রি নিম্নি দিন্দ্র নিম্নি দিন্দ্রি নিম্নি দিন্দ্র নিম্নি দিন্দ্র

<sup>3)</sup> See Senart, Mhv. I. 587.

<sup>4)</sup> Pali form; cf. Ch.s.v., and likewise s.v. vikl.hambaṇa Tib 시작자자 'the obscurations (depravities) of the mind' — five in number, as in the Pali authorities.

<sup>5)..5)</sup> A stock-phrase in Buddh literature for intense earnestness; cited by Ch. from Jat. [I] 11[.15], and to be replaced (on MS. authority) in Lal.-y. 216 ad fin, where Raj. Mitra's text reads wrongly opracarano.

<sup>6)</sup> gatyārthagatyanugamatā MS.; Tib. ব্ৰুট্ন্ৰ্স্বাম্প্ৰিট্ন্ত্ৰ্ (sic) 'ব্ৰ্ট্ৰ্ ব' 'following up the perception of the meaning'.

नुगमः । द्वीरपत्राप्यालंकारता । ज्ञानानुगमनसारता । स्रज्ञानविधमनता । स्रविद्यामोक् तमस्तिमिरपटलपर्यवनदृश्य प्रज्ञाचतुर्विष्रुद्धः । सुविष्रुद्धवृद्धिता । वृद्धिविस्तीर्णता । स्र-संकुचितवुद्धिता प्रभिन्नवुद्धिता । प्रत्यनवुद्धिता । स्रप्राधीनगुणता । स्वगुणैरमन्यनता । पर्गुणपरिकीर्तनता । सुकृतकर्मकारिता । कर्मविषाकानुद्धुरता । कर्मपरिष्रुद्धिज्ञान-ह मिति ॥

कि स्रोतव्यं। उत्तं भगवता ज्ञानवैपुल्यमूत्रे। सार्धकानि शास्त्राणि शिवितव्यानि। स्रपार्धकानि परिवर्जयितव्यानि। तत्वया । लोकायतशास्त्राणि द्एउनीतिशास्त्राणि काल्वो देशास्त्राणि वाद्विव्याशास्त्राणि कुमारस्त्रीडाशास्त्राणि जम्भकविव्याशास्त्राणि॥ पे॥ यान्यपि तद्व्यानि कानिचिन्मोत्वप्रतिकूलानि शास्त्राणि संगोक्ष्य सेवर्तते तानि स10 वीणि वोधिसवयानसंप्रस्थितेन परिवर्जयितव्यानीति॥

एवं म्रुतवता चित्तं जोधियतुमर्गयमाम्रयणीयं । कार्यं पुनर्गाजयसंपन्नस्याप्युग्रद्त्तपिर्-पृच्छायां गृक्ननुवातं । यहात्रतो उप्यसामर्घ्यात् । परदारादिघिष तर्कि नापत्तिः स्यात् । न तेषामसामर्ध्ये अपि प्रकृतिद्वष्टवादृक्षावासस्य च प्रचितसावस्ववादिति ॥

॥ इति शिलासमुच्चये वीर्षपार्गिता परिच्छे्री द्शमः ॥ १० ॥

<sup>1) °</sup>gamahrīr° MS. I follow the Tib. in dividing the clauses.

<sup>2)</sup> The Tib. adds as the end of this quotation: 고충독고, 무구현, 및 (bhadanta Çāriputra) 크고 즐기 학교적 그 독교적 및 (bodhisatvānām) 따라한 공급 (jñāna-sambhārah ut supra) 최목 고양적 기적도학 (na parihīyate (?) iti).

<sup>3)</sup> On the meaning 'a magical performance for procuring. death', and for other spellings of this word see Hörnle, Bower, MS. Pt. VI (really an extract from Pañca-rakshā) р 227, п. 8. Tih. 55 ДД 'imprecation'. For the whole passage cf. Minaev. Journ. Publ. Instr. 1871. № 11 р. 97 and S. d'Oldenburg «Записки» VIII, 60—61.

<sup>4)</sup> This syllable a sec. manu. .

ប

10

15

#### XI.

## ग्रराग्यसंवर्णानं नामैकाद्शः परिच्छेदः ॥

तदेवनुष्पद्त्तपरिपृच्छाविधिना गृरुद्रोपान्भाविष्वा श्रुतवता चित्तं गोधिषतुमर्पय-माश्रवणीयमिति स्थितं ॥ तथा चोक्तं चन्द्रप्रदीपसूत्रे ।

न जातु कामान्प्रतिषेवगागः पुत्रेषु दिर्षेषु ज्ञानित्व तृष्णां ।
गृरुं च सेवित्व ज्ञुगुटसनीयमनुत्तरां प्राप्त्यित सो अयवोधिम् ॥
ये काम वर्जे ति यवा अग्रिक्यू वृत्रेषु दिर्षेषु ज्ञानित्व तृष्णां ।
उत्तस्त गेलादिभिनिष्क्रमत्ति न द्वर्तभा तेधियमयवोधिः ॥
न काश्चि वृद्धः पुरिमेण ग्रासीदनागतो भेष्यति यो अवितष्ठते ।
येशि स्थितरेव ग्रगारमध्ये प्राप्ता इयं उत्तम ग्रयवोधिः ॥
प्रकृषि राशिक्ष्यं यय खेटिष्णाउं वसेदर्णयेषु विवेक्तकामः ।
लोशान् प्रकृषि विनिक्त्य मानं वृध्यत्ति वोधि विर्ज्ञामसंस्कृताम् ॥ ये ॥
ग्रवेशि पानेदि च चीवरेशि पुष्पेक् गन्धेले विलेपनेकि ।
नोपस्थिता भोत्ति नरोत्तमा ज्ञिना यथ प्रव्रज्ञित्वा चरमाणधर्मान् ॥
पश्चैव वोधि प्रतिकाद्वमाणः सत्तार्थ निर्विण वुसंस्कृतीतः ।
ग्ररण्याभिमुंख सप्त पद्गिन गच्छेद् ग्रयं ततः पुण्यविशिष्ट भीति ॥

यदि पुनिर्वसभागसत्वानुनवात्परियत्कामतया वा लाभादिकामतया वा विवेकाप्रवेश शे विलम्बेत । तद्र्यमत्रैवोक्तं ।

<sup>1)</sup> So MS. against metre: read prahāya kleçān.

<sup>2)</sup> Cf. Lusamgatam 'schlechte Verbindung' quoted from Mbh. by B. & R.

<sup>3)</sup> Though metrically irregular, these words preserve the sense; Tib. বুৰীক্ষান্ত বিমান্ত বিশ্ব কিছিল বিশ্ব কিছিল

10

15

न विज्ञ बाले हि सरोति विग्रहं सत्कृत्य बालान्परिवर्जयित ।

ममासिको चे ति प्रड ष्टिचिता न बालधर्मे हि करोति संस्तवम् ॥

न विज्ञ बालान करोति सेवनां विदित्त बालान स्वभावसंतितम् ।

कियचिरं बालसुंसेविता पि पुनो अपि ते भोति म्रमित्रसिविभाः ॥

न विज्ञ बाले घिक् विश्वसित विज्ञाय बालान स्वभावसंतितम् ।

स्वभावभिन्ना प्रकृतीय बालाः कुतो अस्ति मित्रं हि पृथ्यज्ञनानां ॥

सक्धार्मिकेनो वचनेन उक्ताः क्रीधं च द्रोषं च म्रप्रत्ययं च ।

प्राविकिर्तेनो इमि बालधर्मा इममर्थ विज्ञाय न विश्वसित्त ॥

बाला कि बाले सि समं समेति यथा म्रमेध्येन म्रमेध्य सार्द्धम् ।

विज्ञः पुनर्विज्ञज्ञनेन सार्द्ध समेति मर्पियं सर्पिमएडे ॥

तथा च प्नरत्रविभाक् ।

सूमुखिताः सर् ते नर्लोके येषु प्रियाप्रिय नास्ति किंचित्। ये च न कन्द्रके अभरमते श्रामणकं मुर्सुखं अनुभोति॥ येषु ममापि तु नास्ति किंचित्। येषु परिग्रङ सर्वशु नास्ति। खडुसमा विचर्तिमु लोकं गगने पवन प्रयेव अन्नति॥

<sup>1)</sup> The Tib. renders as if the reading were: 'mamantike te [sc. balah] pradushtacitta' iti [matva] vijno na karoti'.

<sup>2)</sup> Cf. Pali sahadhammika (e. g. Mahāvagga, VI. 31. 4). -eno (if genuine, compare samurtasyo below) must be coordinated with the Prakrit instr. -enam

<sup>3)</sup> This confirms the reading, questioned by Bohtlingk (W.K.F., VII. 362), of Divy. 201 (not 210).23.

<sup>4)</sup> Unmetrical; but certified by the Tib. 조직'직충' (121 a 3). Qu. correct to cikām sukhām?.

<sup>5)</sup> This illustrates the usage of khadga = pratyekabuddha recorded in lexx.; cf. B. R. s. v. Compare also Suttanip. 6—12; Mhv. I. 357—8.

<sup>6)</sup> i. e vicarant' ime.

<sup>7)</sup> The metre is quite irregular; but the substantial correctness of the text is shown by the Tib. 직자 지역 기술 등 되었다. (121 a 4).

स्यः मुखिता वत ते गरलोंके येष न मज्जति मानम लोंके । वायुसमं सह तेषिक चित्तं नो च प्रियाप्रिय विग्वति संगी॥ ग्रप्रिय में डुखितेकि निवासी वेऽपि प्रिया डु खितेकि विषोगी। यत उभे चिप तेव्हि जिल्ला ते मुखिता नर्षे रत धर्मे ॥

प्नाजेवोत्तन्।

5

10

15

भैत्रति सततमह्त्वकृत्ययोगी पृषु गुण दोषत सर्वि वर्जयिवा । न विवदति [916] कराचि पत्तवोगो इनि गुण तस्य भवत्यरुणयवासे ॥ सर भवति निविधा संस्कृतेश्ती न भवति तस्य पृक्त करिक्वि लोके। न च भवति विवृद्धिरास्रवाणां वनवसतोऽस्य भवति चानुशंसाः॥ मधिनार्गा न तस्य जात् भोती सद् उपनात्तरतो विवेकचारी । वचचि गर्नात काय सेवृतस्यो बङ्गगुण तस्य भवत्यरूपयवासे ॥ भेत्रति चन्कूल तस्य मोत्रो लघ् प्रतिविध्यति सोऽधिन्तिः वात्तान्। वनिचरि धिनुत्ति सेवतोऽस्य इगि गुण भोत्यर्णयवासि सर्वे॥

पुनराहः।

वनपएउ सेवध विविक्त सदा विशक्ति यामनगरेषु रतिम्। ग्रहितीयखडुसन भीव सद्दा न चिरेण लप्स्यव सनाधिवर्न् ' इति ॥ मार्गराष्ट्रीपालसूत्रेऽप्यारः।

<sup>1)</sup> dukhutchi MS.

<sup>2)</sup> Metre: Pushpitagra.

<sup>3)</sup> Tib. 📆 '[question for] dispute'; cf. Palı usage,

<sup>4)</sup> Metre not identified, but differing from the preceding by one short syllable only.

<sup>5)</sup> marg. vasatoo.

<sup>6)</sup> Metre: Pramitālshara.

<sup>7)</sup> Cf. 54. 10; MS.  $R\bar{a}$ stra°. Tib.: 빗더'저주자, 瀕도'ㅋ줘'저저'대다'라지 =R. °pariprechā-sūtra.

5

त्यक्ती गेक्ननसदोषगक्नं चितानपेताः सदा।
ते ऽर्गये रितनामुवित गुणिनः शातेन्द्रियाः सूरताः॥
न स्त्रीसंभव नैव चापि पुरुषेस्तेयां क्वचिद्वियते।
एकाको विक्रिति खड्गसदशाः मुडाशया निर्मलाः॥
लामेर्नापि च तेषु कृषं स्वमनो लीयन्यलामेर्न च।
अल्पेच्क् इतरेतरर्गिरता मायाकुक्वार्वार्जताः ति॥

उग्रद्त्तपरिपृच्कायामप्याक् । सत्तसंमर्गो मे न कर्तच्यो न क् मंपैकासत्रस्य कुशलमू-सानि संजनियतच्यानीत्यादि ॥

यदि पुनः म्रुतवानिनां सणासेप्रमासाध्य लाभादी सक्तः चित्तं न शोधपेतस एवैकः । स-10 देवके लोके वश्चितः स्याद् ॥

उत्तं सार्यर तसूटे। तत्वया काश्यप काश्यदे पुरुषो मक्ता उद्काणिनेनोस्तान उ-दकतृष्णपा कालं कुर्याद् । एवनेव काश्यप इकेके श्रमणत्राक्षणा वह्नन्धर्मानुङ्ग् पर्य-वाप्य न रागतृष्णां विनोद्यत्ति । न द्वेषतृष्णां । न मोक्तृष्णां विनोद्यति । ते मक्ताध-र्माणिनेनोस्त्रमानाः क्लेशतृष्णया कालगता । द्वर्गतिविनियातगामिनो भवतीति ॥

15 तस्माद्वश्यमर् एयमाश्रयेत् ॥

तांद्रशानि च स्थानानि स्राम्ययेत् । येषु च स्थानेषु नातिह्ररे विगउपातगोचरो भवति

<sup>1)</sup> Metre: Çārdūlavīkrīdita.

<sup>2)</sup> MS.  $q\bar{u}^\circ$ ; Tib.  $\bar{\mathbf{5}}^{-1}$  agreeing with the meaning  $krp\bar{u}lu$  of Sk. lexx.  $B^2$  quotes Saddh.-p.; cf. Ch. p. 490.

<sup>3)</sup> In the MS, this syllable has been deleted and ni (?) substitued. If this is really an emendation on metrical grounds, it is unnecessary; cf. isn- etc. at 103.2 supra.

<sup>4)</sup> ক্র্মে'মেক্রম' 'hypocrisy', like kuhanā supra 131. 3, 6.

<sup>5)</sup> In the Tibetan the quotation extends to six lines more (121 b 4-6)-

<sup>6)</sup> From the Tib. (122 a 3) we learn that this paragraph is taken from the Arya-Ratnamegha' নেব্ৰাখ্য বিশ্বাধ্য নিজ্যান্ত নিজ্যান্ত নেত্ৰা (2).

नातिसंनिक्षष्टे । वेषु पानीपानि भवत्यच्छानि शुचीनि निर्मलान्यल्पायासानि सुखपरिभो-गानि पा[92a]नि च स्वानानि वृतसंपन्नानि भवति पुष्पसंपन्नानि पालसंपन्नानि पत्रसंपन्ना-न्यपगतद्वष्टश्चापदानि गृह्यसंपन्नानि प्राप्नार्सपन्नानि सुखपरिसर्ध्वनाणि शालान्यदिती-यानि ताद्शानि स्वानान्याम्रयेत् । स तेष् स्वानेवाभितो यदनेन पूर्वपितं भवति तन्त्रि-भो राजैस्त्रिर्दिवर्गस्य स्वाध्यापति नात्युचेन स्वरेण नातिनीचेन नोडतीरिन्हिपैन व- ६ क्रिर्गतेन चित्तेन प्रसार्गुपजीवन् यन्यगुपधार्षित्रमित्तान्युदृह्ननिमद्दमपत्रामन् । सचेरा-रणयकस्य भिन्नो राजा वोषसंक्रामित राजमात्रो वा उन्ये वा ब्राव्ह्यणनित्रपनैगमज्ञानपदाः । तेन तेयामार्रेण स्वागतिक्रया कर्तव्या । एवं चानेन वक्तव्यं । नियोर मक्त्राराज यथा प्र-न्नप्त मातने । सचेड्रपविशति हाभ्यामप्युपवेष्टव्यं । सचेत्रोपविशति उभाभ्यामपि नोपवेष्ट-ट्यं । सचेच्चलोन्द्रियो भवति उत्वार्पियतेट्यं । तस्य ते मक्त्राज्ञ लाभाः सुलट्या यस्य ते 10 भूप्रदेशे शोलवत्तो मुणवत्तो बङ्गम्रताः म्रमणवात्ताणाः प्रतिवसत्ति । मन्पद्रतामीर्भटादि-भिः॥ सचेत् स्थिरो भवति विनीतः प्रणात्तेन्द्रियो भव्यद्य भवति धर्मदेशनायाः ततोऽस्य विचित्रा धर्मदेशना उपसंक्तंच्या । सचेहिचित्रां न प्रियायते । संवेगानुकूला धर्मदेशना उपसंरुर्तव्या । सचेत्संचेग[ानुंजूलां] न प्रियायते उदारीदाराणि तथागतनाव्हातम्यानि उ-परेष्टव्यानि । त्रान्सवातित्रवनैमनज्ञानपदानामप्युपसंक्रामतां यद्यानुद्रपाः क्रिया उपसं- 15 क्रिच्या । स एवं वक्रमुतः सन्प्रतिवसो भवति धार्मप्रविषाकानां चित्तमाराधिपतुं । ते च सवास्तस्यातिके प्रीतिं च प्रसादं च प्रामीग्वं च प्रतिलभत्त इति ॥

<sup>1)</sup> tribhir divasasya MS.; but Tib. 경 (read 경희)'이지'취정하고 (122 a 6).

<sup>2)</sup> Tib. 직접즉'지도'권'즉' 'should exhort' (?).

<sup>3)</sup> Supplied from the Tib. which has  $\sqrt[3]{7}$   $\sqrt[3]{5}$   $\sqrt[3]{7}$ , as in the previous clause. For the first word Juschke gives 'weariness'; but the meaning is probably rather 'in accord with the impression made on him'; cf. Ch. s. v. samvego.

<sup>4)</sup> A new form; cf. Ch. s. v. dhamma-savanam.

उपदत्तपरिपृच्छापामप्याकः । पुनर्परं गृक्षपते प्रत्रजितेन वोधिसवेनार्एये प्रतिवस-ता एवमुपपरीज्ञितव्यं। किमर्थमक्नर्एये प्रतिवसामि । न केवलमर्एयवासेन श्रमणो म-वति । वक्वो अप्यत्रादाता म्रविनीता म्रयुक्ता मनभियुक्ताः प्रतिवसति । तत्वया । मृ-ग[92b]वानर्पतिसंघचीर्चएडालाः प्रतिवसत्ति । न च ते श्रमणगुणसमन्वागता भवति । मित्र तु खलु पुनर्हे वस्यार्थावार् एये प्रतिवसानि स मवा ऽर्धः परिपूर्वितव्यो वडत श्रा-मएयार्थः ॥ पे ॥ पुनर्पर् गृक्पते प्रत्रिक्षतेन वोधिसत्नेनार्एये विक्रता रवनुपपरीत्तित-व्यं । किमर्थनकुमर्एयमागतः । तेनैवं मीमांसियतव्यं । भयभीतोऽसम्यकुम्एयमागतः। क्तो भवभीतः । संगणिकाभवभीतः । संसर्गभवभीतो रागद्वेषमीक्भवभीतो माननद्ब्रह्मपरि-दाक्भयभीतो लोभेर्ष्यामात्सर्यभयभीतः द्वपशब्दगन्धरसस्पर्छव्यभयभीतः । सो ब्हंकार-10 ममकार्भवभीतः । म्रीहृत्यविचिकित्साभवभीतः । स्कन्धमार्भवभीतः । ह्यानार्भवभी-तो । मृत्युमार्भयभीतो । देवपुत्रमार्भयभीतः । स्रिनत्ये नित्य इति विपर्यासभयभीतो अना-त्मन्यात्मेति विपर्यासभयभीतो अनुची मुचिरिति विपर्यासभयभीतो । इब्हे सुहिमिति विपर्यासभयभीतः ' चित्तमनीविज्ञानभयभोतो ' निवर्णावर्णपर्युत्थानभयभोतः ' सत्कायदः ष्टिभयभीतः पापित्रभयभीतो । लाभसत्कार्भयभीतो । कालमन्त्रभयभीतो । उद्देष्ट दृष्टिमिति 15 भवभीतो अञ्चते श्रुतिमित भवभीतो अमते मतमिति भवभीतो अविद्याते विद्यातमिति भव-भीतो ४ स्रमणे स्त्रमणनद्भयभोतो ४ न्योन्यविद्वेषणभयभीतः कामधातुद्वपधासद्रप्य-्यातुभयभोतः सर्वभवगत्युपपत्तिभयभोतो निर्यतिर्पग्योनिपितृविपयभयभीतः संबी-पेण सर्वेभ्यो अनुशलोभ्यो मनसिनारिभ्यो भयभीत एभ्यो खुक्मेवद्वपेभ्यो भयभैरवेभ्यो भीतोऽर्गयावासनुपगतः ॥ पे ॥ पुंनरपरं गृक्पते प्रत्रज्ञितन वोधिसवेनार्गयवासस्यितेन 20 भीतेन वा त्रस्तेन वा एवं शिव्तितव्यं । यानि कानिचिद्रयान्युत्पद्यत्ते सर्वाणि तान्यात्म-याकृत उत्पचत्ते ॥ ये ॥ सचेत्पुनर्कृमर्एये प्रतिबसन्नात्मयाक् परित्यज्ञेयं नात्माभिनि-वेशं नात्मपरियक् नात्मनिद्गनं नात्मतृष्णां नात्मसंज्ञां नात्मवादोपादानं नात्म[१९८०] ह-

<sup>1)</sup> See M. Vyutp. § 155 and Ch. s. v. dhātu.

ष्ट्रिं नात्माधिष्ठानं नात्मपरिकालपनां नात्मरत्तां परित्यतीयं । निरर्धको मेऽर्णयवासः स्याद् । म्रपि तु खलु पुनर्गृङ्वते नास्त्यात्मसीजनो ४ रापयवासो । नास्ति परसेजिनः ॥ वे ॥ म्रर-एयवासी नान गृरूपते उच्यते सर्वधर्मेष्ठसंभववासः सर्वधर्मेष्ठसंगवासः ॥ पे ॥ तस्यया गृह-पते ४ रुपये तुपागुल्मीपधिवनस्पतपः प्रतिवसत्तो न विभ्यति नोत्तस्यति न संत्रस्यति न संत्रासमापचारी । एवमेव गृक्षते प्रत्रजितेन वोधिसत्रेनार्गये विक्रता तृणागुलमीयधि- 5 वनस्पतिकाष्ट्रवाद्यवद्दारगप्रतिभासवरसंज्ञा कार्ये उत्पाद्यितव्या । मायासमता चित्तस्यो-त्पाद्रियतच्या । बोऽत्र विशेति । कोऽस्गित्रस्यति । तेन भवर्भातेन वा त्रस्तेन वा एवं योनिशः नाप उपपरीतितव्यः। नास्त्यत्र कापे ग्रात्ना वा सत्ती वा तीवो वा पी पी वा पु-इलो वा नन्त्रो वा मानवो वा । अभूनपरिवालय एप यद्वत भयं नाम । स नवा ४भूतपरि-वाल्पो न पर्विवाल्पियतच्यः । तेन वयार्गये तृणगुल्मीपिधवनस्पतवः प्रतिवसित्त म्रममा 10 ग्रपरियकाः ' प्रवमेवाननेनापरियक्णारिएयमेव सर्वधर्मा इति ज्ञाता उपसम्पत्व विक्र्त-ट्यं । तत्कस्य देतोः । रणकेरो ४रएयवातो अनमो अपरियकः ॥ ये ॥ प्नरपरं गङ्यते प्र-न्नजितेन वोधिसबेन बुढानुतातोऽरूएववास इति ज्ञाबाऽरूएवे वस्तव्यं। मन हि मुन्तध-र्मपरिपुरिर्गवति । उपस्तव्धकुणलमूलः पद्माद्धाननगर्निगनराष्ट्रराजधानीष्ववतीर्प धर्म देशियव्यामि ॥ पे ॥ सचेत्पुनर्ग्रुपते प्रविज्ञतो वोधिसत्व उद्देशस्वाध्यायार्थं गणनवतर्- 15 ति । तेन तत्र सगीरवेण भवितव्यं सप्रतीतेनाचार्योपाध्यायेषु स्वविरमध्यनवकाषु भित्पु प्रदत्तिणभवितंद्व्यननसमेन स्वयंकारिणा उपरोपतापिना न च तेनोपस्यानगुरुकेण भ-वितव्यं ' इवं चानेनोपपरोत्तितव्यं । तथागनोऽप्यर्कन्सम्यक्संबद्धः सदेवस्य लोजस्य स-

<sup>1)</sup> Probably there is another lacuna here, not however greatly affecting the sense. (Tib. 124 a 1-6)

<sup>2)</sup> A prakritic form not hitherto found in literature; see however M. Vyutp § 207 — a section founded in part on this passage or on another closely resembling it.

<sup>3)</sup> Apparently a stock-phrase in Buddhist books: see Saddh.-p. cited by B. & R. s. v. nigama; also Lal.-v. 571. 19.

<sup>4)</sup> pra added in margin (cf. pradakshiniya Vajracch. 34.11); but the addition is not required, cf. dakshiniya infra

मार्कस्य सब्रह्मकस्य सम्मणब्राह्मणिकायाः प्रज्ञायाः पूजितो द्विणायः सर्वसवानां। सोऽपि तावन कस्यचित्सकाशाद्धपस्थानं स्वीकरोति । किं [98b] पुनर्स्माभिर्शिवितैः शिवितुकामैः। म्रापि तु वयमेव सर्वसवानामुपस्थायका भविष्यामः। वयमेव परेषामुपस्थानपरिचर्या करिष्यामा न च पुनः कस्यचित्सकाशाद्धपस्थानपरिचर्या स्वीकरिष्यामः। त- त्कस्य हेतोः। उपस्थानगुरुकस्य हि गृह्यते भिन्नोर्गुणधर्मानुग्रहो नश्यति। येषां च संग्रहं करोति तेषामेवं भवति। उपस्थानहेतो रेषो अस्माकं संग्रहं करोति ॥

पुनर्त्रवीक् । सचेत्पुनर्गृक्ष्यते चार्णयको बोधिमलो धर्मण्रवणार्थिक आचार्यो-पाध्यापदर्शनार्थिको वा ग्लानपरिष्टक्को वा ग्रामात्तिकं शयनासनमागच्क्रेतेन सायमागम-नाय प्रक्रमणाय च चित्तमुत्याद्यितव्यं । सचेत्पुनर्ह्य पर्प्रतिबद्ध उद्देशः स्वाध्यापो वा 10 तेन विकारे प्रतिवसता ४२एयप्रवणचित्तेन भवितव्यं । एष एव तस्यार्णयवासो यत्सर्व-वस्तुष्ठर्णयसंज्ञा धर्मपर्येष्ट्या चातृप्ततेति ॥

श्रायर्तिराशिस्त्रे अप्युक्तं। यदि पुनर्स्य तत्रार्णयायतने विक्रतो अप्राप्तफलपृथ्यतन्त्रस्य व्याडम्गा श्रामच्छ्यः। तेन तत्र न भयं न त्राप्त उत्पाद्यितव्यः। एवं च चित्तमुन्त्याद्यितव्यं। पूर्वमेवाक्नुत्सृष्टकायजीवितो अर्णयवास्मुपगतो। न मयात्र भेतव्यं। नीत्याद्यितव्यं। स्रिप तु नैत्रोमुत्पाद्यि [ला] द्रोषं विवर्ज विष्यामि भवमवनविष्यामि। वस्रोवमिष कृत्वा ते व्याडम्गा मां जीविताद्यपरोप्य भुझीर्ग्। तेन मेवैवं चित्तमृत्पाद्यितव्यं।
लाभा मे मुलब्धा पस्य मे असारात्कायात्मार्गाद्तं भविष्यति। न पुनिर्मे व्याडम्गाः शक्या मयामिषेण तोषयितुं मम मासं भन्नयिवा मुखर्पणं विक्रिष्यति॥ पे॥ यदि पुनस्तत्रार्णयायतने विक्रतो अमनुष्या उपसंक्रामिष्यति मुवर्णा वा द्वर्णा वा। तेन न त-

<sup>1) °</sup>cicchakāçād MS.

<sup>2)</sup> notraº MS; cf. Pali forms, J.P.T.S. 1887, p. 116.

<sup>3)</sup> Last syllable obliterated; for the form see 113.13, 130.18 above, and compare Whitney § 990 ad fin.

<sup>4)</sup> Cf. Senart, Mhv. I. 623 and Lal.-v. 357.12.

प्रशं परिष्ट्छेगुः 'तत्र तेनार्गयकेन भितुषा यथावित्त ययात्रलं प्रयाधर्माधिगमाय तासां देवतानां [91a] धर्मो देणियत्यः । यदि पुनस्तात्रद्भम्भोरान् प्रशान् परिष्ट्छेगुर्यान् स द्यार्गयको भितुर्न जन्नुयाहिसर्जयितुं 'तेन निर्मानेन भूता वाग्भापितव्या अणितितो न परिभवितव्यः । युंज्ञिष्यानि घटिष्ये बुढणासने 'भविष्यति स कालः स समयो यदा अधिगतान्धर्मान् श्रुता सर्वज्ञवा विसर्जयिष्यामि । स्रिपं तु प्रतिभातु ते । वयं धार्मश्रवणाका क इति ॥ पे ॥ तेन तत्रार्गयायतने प्रतिवसता तृषागुर्त्मीपाधवनस्पतीनां निर्मित्तं स्र्वीन्तव्यं 'कथमेते भवति । यथैषां भावनानस्वामिकानानमनानामपरिस्यक्षणामेवं निर्मेश्वेष्टानां निर्व्यापामा भवत्युत्पादी भद्धस्य । न चैषां किष्टाज्ञत्वाद्यादायता । न निर्मेधियता । एवनेव्यापं कायस्त्रत्वास्त्राह्मुद्धप्रतिभात्तापमे अस्यामिको अममो अपरिस्रको निश्चेष्टो निर्व्यापारे केतुप्रत्यप्यक्ता उत्पयते । केतुप्रत्यप्रवेद्यत्यानिर्ध्यते । न पुनस्त्र काश्चिद्धर्मः 10 परिमार्थत उत्पयते वा निरुध्यते वेति ॥

पुनश्चोतंत । तेन तत्रार्णयायतने विक्रता एवं चित्तमुत्पार्यितव्यं । यखप्यक्मरण्य-मागत एको ४ दितीयो । न ने कश्चित्मक्षयो यो मां मुकतं इप्कृतं वा चोर्येत् । भ्राप तु खलु पुनः सत्तीने देवनागयता वृद्धाञ्च भगवत्तो ये नम चित्तागयं ज्ञानित । ते मन सान्ति-णः । सो ४क्मिक्षर्णयायतने प्रतिवसञ्चकुणलाचित्तस्य वर्णं गच्कानि । यदि पुनर्क्मियदू- 15 रनागत एको ४ दितीयो ४ संस्तव्धो ४ मनो ४ परियक्ः क्ञामवितर्के वा वितर्क्षयेयं । व्या-पादं विक्निसावितर्के वा वितर्क्षयेयनन्यं वा ४ कुणलचितर्के वितर्क्षयेयं । निर्विणयो भवेयं संसर्गसंगणिकाभिरतेः सत्तैः । ते च मे देवनागयता विसंवादिताः वुद्धाञ्च भगवत्तो ४ निर्मित्राः स्वाः ।

इति जितातमुच्चेये अर्गवर्सवर्णानो नामैकार्शः परिच्छेरः॥

20

<sup>1)</sup> Cf. Dh.-pada 281.5 Both form and usage savour rather of Pali than of Sanskrit origin.

<sup>2)</sup> This word is added in the margin with the previous three epithets; compare Bodhicary.-tika p. 310 ad fin.

<sup>3)</sup> In the maigin apparently referring to this place the following words occur: buildhag ca bhagaranto 'nāttamanasah syuh t tat tathāham karishyāmi yathā me deratā nāradhāyishyanti. According to the Tib., this sentence or one like it should form the last words of the chapter.

<sup>4)</sup> The negative syllable has been wrongly deleted in the MS. A A A TO

### XII.

# चित्तपरिकर्म द्वादशः परिच्हेदः ॥

त्तरेवमरू एये वसन् समाधानाय युज्यते ॥

उत्ते कि भगवत्यां। स तेषामेव सवानामर्थाय ध्यानपारमितायां चर्वविद्यिप्तचितो भवति। तत्कस्य केतोः। [946] तथा क्रास्यैवं भवति। सौकिकी ध्यानोपपत्तिरपि तावद्वि-विप्तचित्तस्य डर्लभा । कः पुनर्वादो अनुत्तरा सम्यक्तंबोधिः। तस्मान्भया अविद्यिप्तचितेन भवितव्यम् । याववानुत्तरां सम्यक्तंबोधिमभितंबुद्वेयमिति॥

पुन्तस्यामुक्तं । पुन्तर्पारं सुभूते बोधिसत्नो महासत्तः प्रथमचित्तोत्पार्मुपाराय ध्यानपार्तमितायां चरन् सर्वाकार् ज्ञताप्रतिसंयुक्तिर्मनिसकारिध्यानं समापद्यते । स चतुषा द्रपाणि

10 दृष्ट्वा न निमित्तप्राक्ते भवति नानुव्यञ्जनप्राक्ते । यतो अधिकरणमस्य चतुरिन्द्रियेणासंवरसंवृतस्य विक्रतो अभिध्यादौर्मनस्य अन्ये वा पापका अकुशला धर्माश्चित्तमनुप्राप्नुयुः । तेषां संवर्गय प्रतिपद्यते । र्क्तति चनुरिन्द्रियम् । एवं श्रोत्रेण शब्दान् श्रुद्धा । प्राणिन गन्धान् श्राता । जिन्ह्या रसानास्वाद्य । कायेन स्प्रष्ट्व्यानि स्पृष्ट्या । मनसाधर्मान्विज्ञाय न
निमित्तप्राक्तीभवति । नानुव्यञ्चनप्राक्ती । यतो अधिकर्णामस्य मन इन्द्रियेणासंवर्सवृतस्य

15 पापकाश्चित्तमनुप्राप्नुयुः । तेषां संवर्गय प्रतिपद्यते । रक्ति मन इन्द्रियं । स गव्क्विष तिश्विष निषद्योअपि श्रयानोअपि भाषमाणोअपि समाव्तितावस्त्रामसमाव्तितावस्त्रां [न] वि
जक्ति । स भवत्यक्रतलोलः । अपाद्लोलो अमुखलोलो अप्रकीर्णवाक् । श्रवितिसिन्द्रयो अनुद्धतो अनुव्रतो अचपलो अनलमो असंश्रातकायो असंश्रात्तित्ताः । श्रवितिसिन्द्रयो अनुद्धतो अनुव्रतो अचपलो अनलमो असंश्रातकायो असंश्रात्तित्तः । सुप्तरः भ्रात्वाक्
शात्तिचतः । रक्त्यरकृति वा कित्यतेर्पायवः संतुष्टः ॥ ये ॥ सुभरः सुपोषः । सूपास्यः

20 कत्त्याणाचारगोचरः । संगणिकया अपि विवेक्तगोचरः। लाभे अलाभे च समो निर्विकारः।

<sup>1)</sup> Tib. 좌역국자 (126. b. 5)

Б

10

15

मनुवतोऽनवनतः। एवं मुद्धे डब्बे 'स्तुती निन्दायां 'यशस्ययणित ' जीविते मर्गो च समी निर्विकारी उनुवतो उनवनतः। एवं शत्री मित्रे च 'मनापवर्तिनि म् मे ' म्रार्विप्रनाचिषु 'शब्देषु संजीर्षीष्ठसंजीर्गीषु 'प्रियाप्रियेषु च ह्रवेषु समी निर्विकारः ' मनुवतोऽनवनतः । यनुरोधिवरीधापमतः । तत्वस्य देतोः। तथा (१५०) कि स स्वलत्तपाष्ट्रन्यानसंभूतानिव्यवाननभिनिर्वृत्तान् सर्वधर्मान्पश्यतीति विस्तरः ॥

तत्र लीने गनिस गुद्ति। भावनयोत्तेतनं कुर्पात् । उँद्वेते व्यनित्यतामनिसकारिः प्रशमः॥

उभवप्रतिवनार्धे चार्वराष्ट्रपालोक्तां माथां स्मरेत्। बक्ज कलपकोटोभि बदाचि बुढो उत्पचते लोकव्हितो मक्पर्य। सन्धोऽधुना स प्रवरः समोऽख त्यवति प्रमादं पदि मोक्तकाम । इति ॥

तथा ' गयोपमं चितवगेतत्स्वप्रोपमं च संस्कृतमवेत्य न चिरादविष्यति वियोगः स-र्वप्रिपः । न नित्यमिक् वाधित् ' उगुज्य पथा घटत नित्यं पार्गितामु भूमिषु वलेपु । मा जातु स्रसय वीर्यं पात्रत्र वुध्यथा प्रवर्गवोधिम् । इति ॥

यार्पललित्वित्तिरुप्युक्तं।

ब्रुलितं त्रिभुवं बर्व्याधिद्वविर्मरणाधिप्रदीप्तमनाधिमदम् । भविनिःशरणे सद् मूढ् बमद्भनति धनरो यथा कुम्भगतः ॥

1) The second and contrary word (amana-āpa°?) has been lost. Tib ฟักู בָּ מֹרִישֹּקְרָעִיקְרָי (וצז. a. a.)

<sup>2)</sup> Tib. 新石田里里高 Cf. p. 120, n. s.

<sup>3)</sup> The subjoined extract has been collated with the MS Hodgson \$\alpha\$? (H) of the R. As. Soc. (London), f. 130. a, with which Camb. Add. 2195 (C.) f. 85. b practically agrees; and with the printed edition of Rajendralala Mitra (R.) p. 204 s. Obvious corruptions are not recorded, especially where Raj. Mitra has printed in defiance of the metre — here the simple anapaestic Totaka.

<sup>4)</sup> Our MS. (A.) quite unmetrically: nalitam tribhuvanam . . dushkhair.

<sup>5)</sup> na ca nihso R, but bhavao is supported by the Tib. Lal.-v. (Foucaux, i 155, 1i. 169).

म्रधुवं त्रिभुवं शर्दभ्रनिमं नटरङ्गसमा बगि बन्मच्युतिः। गिरिनम्बसमं लघुशीष्रज्ञवं त्रज्ञतापु जमे यय विम्यु नमे ॥ भुवि देवपुरे त्रिम्नपायपये भवत्ष्णमविखवणां जनता । परिवर्त्तिषु पञ्चगतिष्ठबुधा यय कुम्भकारस्य कि चैक्र अमी॥ प्रियद्वपनरेः सर् स्निग्धरुतैः शुभगन्धरुतैर्वरस्पर्शसुद्धैः। 5 परिषिक्तमिदं कलिपाश नगत् मृगलुब्धकपाशि पयैव कपि॥ सभयाः सर्षााः सर् वैर्कराः बद्धशोकउपद्रव कामगृषाः। म्रसिधारसंमा विषयस्त्रिभाः बिल्तार्पजनैर्पय मीढघटः॥ स्मृतिमोषकरास्तमसीकरणा भवकेतुकरा डाखमूल सद्।। भवतृष्णालताय विवृद्धिकराः सभयाः सर्गाां सद् कामगुणाः॥ 10 यथ म्रिप्राखराः व्वलिताः सभपाः तथ काम रूमे विद्तार्यजनैः। मक्षङ्करामा म्रशिश्रलसमा मधुदिग्ध इव तुर्धारसमा ॥ यय सर्पशिरो यय मीष्ठघटः तथ काम इमे विदिता विड्रषाम्। ्तय शुल्तसमा दिजपेशिसमा यय श्वानकर किश्वीर तयो 🖔 द्कचन्द्रिनभा इमि कामगुषाः प्रतिबिम्ब इवा गिरिघोष यया। 15 प्रतिभाससमा नटर्ङ्गनिभा तथ स्वप्रसमा विदितार्पजनैः॥

<sup>1)</sup> Cf. 54, note 4.

<sup>2)</sup> yathaira hi baddha kapi H, with an extra anapaest; \*\* kapmi A. R.'s reading is neither metre nor sense.

<sup>3)</sup> Our text (A.) alone agrees with the Tib.; all the Skt. texts of the Lal.-v. (cf. Foucaux ii. 170, n. 1.) being corrupt here.

<sup>4)</sup> caranāh (!) R.; above he reads the same form maranā.

<sup>5) &#</sup>x27;Höllenofen', Böhtl. WKF. (quoting Kāraṇḍa-vy.); but Tib. 5 fire-pits' (Jāschke; cf. Foucaux), as if from Vkhan. Compare Prākṛt khaḍḍā, khaya from the same root. The agrkha(m)dha of Açoka's fourth edict is probably distinct.

<sup>6)</sup> tathā | daka A; udakaco R. udaco H.

<sup>7)</sup> So H and A a sec. m., originally ovikshya.

5

10

15

त्तिवात्र[95] सिका इनि कामगणाः तथ मायमरीचिसमा प्रलिकी-द्वाव दुर्पानसमा वितयाः परिकालपसम्तियत वृद्ध वृधेः॥ प्रवने वपसे वरहपधाः प्रिय इष्ट्रगतो इय वालचरो । बर्व्याधिद्वविर्हततेबवष् विबद्धित गुगा इव श्वानदीम् ॥ धनधान्यवर्गे बङ्गद्रव्यवलो प्रिप इप्टमतो इय वालचरी । परिकोणधनं पन क्वक्कगतं विज्ञकृति नरा इव शून्यरवीन् ॥ यय पृष्पहुमी सफली व हुमी नफ़्दानरुतः तथ प्रीतिकारः। धनकीनु जर्गार्दित् याचनको भवते तद् म्राप्रियम्यसमः॥ प्रशृहव्यवलो वरहपधरः प्रियसङ्गनेन्द्रियप्रीतिकरः। त्रराज्याधि इर्लार्द्त सीणधनी भवते तद स्रप्रियमृत्युसमः॥ तरया तरितः समतोतवयो दुन चिम्बङ्तो व यद्या भवति । बरबोर्ण यमार प्रया सायो बर्निःशर्णं लघ् ब्रुव्हि गुनै ॥ बर् शोपवते नर्नारिमणं वय मालुलता घन घालवर्नी । तर वीर्षपराक्रमवेगव्सी तर पङ्कनिमग्र पद्म पुरुषा ॥ तर ह्रप सहपविद्यपन्नरी तर तेत्रकरी बलस्यामकरी। सर मीष्यक्री परिभावकरी वर मृत्यकरी वर खीवकरी॥ वक्ररोगणतेर्घनव्याधिडवैः उपस्छ नगज्ञीलनेव म्गाः। जर् व्याधिमतं प्रसमीह्य जमत् द्वादानः गर्गां लघु देशय की ॥

1) alika as in Pali and elsewhere (Mhv. II. 71.2) in gathas.

<sup>2)</sup> Cf. Dhammapada, 162.

<sup>3)</sup> balam, II.

<sup>4)</sup> Our Tib. version has AULTTTN showing the same conjuption (mi for me) noted by Foucaux in his Tibetan text of the Lal.-v. (ii. 171, note 3).

<sup>5)</sup> A. is corrupt here reading vyādhi-sukhā çasamīkshya; odhiçatam H. The text before the Tib. translator apparently read ojitam.

5

10

जिजिरेक् यद्या क्निधातु गर्क तृणग्रत्मवनीपिध बीजक्री। तय ग्रोजरुरो भ्रेपु व्याघि जमे परिकोपति इन्द्रिपद्रपवलम् ॥ धनधान्यगकार्यत्तवात्तकारः परिभावकारः सद व्याधि तमे । प्रतिघातकारः प्रियद्वेषकारः परिदारुकारो यय सूर्यु नमे ॥ मर्गा च्यवनं च्युति कालक्रिया प्रियद्रव्यननेन वियोग् सदा। ग्रयनागननं च ग्रमंगननं ह्मपस्रपाला निर्म्नोत् यवा ॥ मरणां विज्ञानविद्योक्ति मरणां करते निंद् दारु पद्या । ग्रमक्।यनरो न्नत्तेर्रहितिषेः स्वयावर्गपाल।नुगतो विवशः॥ गर्षां यसते वङ प्राणिशतान् नकरो व बलाकीर भूतगणान्। गरुडो उर्गं ग्गरात गत ज्वलनो व तृणीयधिभूतगणम् । इति ॥

राजाववाद्यंत्रेत्रेश्ट्याङ् । तत्वया महाराज चनतृभ्यो द्रिम्ययावारः पर्वता ग्राग-च्हेर्युर्दछाः । [१६०] सार्वसो ४ खाउा यव्हिहा यसुषिराः सुसंवृता एवाघना नभ[ः] स्पृशतः पृधिवं ने चोद्यिखसः सर्वतृगायाष्ठिशाखापर्गापलाशादि सर्वसत्वप्राणिभूतानि निर्मवतः स्तेभ्यो न सुकार् ज़बेन वा पलापितुं बलेन वा द्रव्यगन्त्रीपधिभिर्वा निवर्तपितुम् एवमेव 15 मकाराज चत्नारीमानि मकाभपान्यागच्छत्ति येपां न सुकार् जवेन वा पलापितुं वलेन

<sup>1)</sup> ayu for ayam. Tib.  $G_7^2$ ; bahu . . jarā R., ahu . . jaro H.

<sup>2)</sup> So also Tib. paritāpa R C.

<sup>3)</sup> jarā R.

<sup>4) °</sup>tāmav¹ A. C. °ta na v° R.

<sup>5) °</sup>tīyah MSS. and text. Cf. Mhv. II. 184.7 where several MSS. give the unmetrical Sanskrit form.

<sup>6) °</sup>āhari H. R.

<sup>7)</sup> A dialogue (cf. 9. 12) between Buddha and Prasenajit, king of Koçala; Nanjio 988, KF. 263. Cf. M. Vyutp. 65. 105; Minaev quotes part of this extract (Recherches, p. 88) in illustration of the phrase anagatabhayani of the Bhabra edict of Açoka. A portion of the present extract is also cited in the Bodhicary.-ţikā pp. 385 sqq. (ed. Poussin), cited below as 'B'.

द्रव्यमन्त्रीपधैर्वा निवर्तनं कर्तुम् । कतमानि चत्नारि । जरा व्याधिर्मरणं विपत्तिश्च ॥ जरा महाराज्ञ म्रागच्कृति यीवनं प्रमथमाना । व्याधिर्मकाराज्ञं म्रागच्कृत्यारीग्यं प्रमथमानः । मरुगानागच्कृति जीवितं प्रमथमानं । विषत्तिर्मकृराजागच्कृति सर्वाः संपत्तीः प्रमथमाना । तत्कस्य हेतोः । तत्वया मक्राराज सिंको मृगराजी द्वयसंपन्नो जवसंपन्नः सुजातनखदेष्ट्राक-रालो मृगगणामनुप्रविषय मृगं गृकीवा यत्राकामकरणीयं करोति । स च मृगो ऽतिवलं 5 च्याउनखनासाय विवजी भवति। एवमेव गक्।राज्ञ विद्यस्य मत्युगत्येनापगतमदस्यापरा-वणास्य मर्मम् व्यिमानेषु मुच्यमानेषु मन्धिषु मांमणीणिते परिश्रुष्यमाणो परितप्तत्विन द्यलवद्नम्य बार्चर्गावितेपाभिषुक्तस्याक्षमीत्यस्यासमर्थस्य लालासिङ्गाणकपूरम्त्रपुरीः पोपलिप्तस्य ईपन्नी वितावशेषस्य कर्मभवात्पुनर्भवमालम्बानस्य यमपुक्तपभयभीतस्य का-लर्गात्रिवशगतस्य चर्माश्रासप्रश्रासेषूपराध्यमानेषु एकाकिनो ४ दितीयस्यासङ्गयस्येनं 10 लोकं बक्तः परलोकमाकामतो गक्षपयं त्रवतो मक्षकातारं प्रविशतो मक्षपक्तं सम-वमाक्नानस्य मक्तन्धकारं प्रतिपद्मगानस्य मक्तार्गवेनोर्छ्यमानस्य कर्नवायुनाक्तियनाणा-स्यानिनित्तीकृतां दिणं गव्हनो नान्यस्नाणं नान्यव्हरणं नान्यत्परावणानृते धर्मात् । धर्मी व्हि मक्।राज्ञ तस्मिन्ममये त्राणं लयनं जरणं परायणं भवति । तय्यया जीतार्त्तस्याग्रिप्र-तापः । म्रियमपगतस्यानिर्वापणा । उप्णार्त्तस्य जैत्यं । म्रह्मानं प्रतिपन्नस्य जी[96b]तलं 16 क्रायोपवनं । पिपासितस्य गीतलजलं । वुभुत्तितस्य वा प्रणीतमत्रं । व्याधितस्य वैग्वोष-धिपरिचार्काः । भयभीतस्य वलवतः मक्ष्याः । साधवः प्रतिशर्णा भवति । र्वमेव म-क्तराज विद्वस्य मृत्युजल्येनापगतमद्स्यात्राणास्याधरुणास्यापरापणास्य नांन्यस्ताणं नान्यः त्परापणामन्यत्र धर्मात् । तस्मात्तर्हि ते मक्षराज्ञानित्यतानुद्धिना भवितव्यं सपव्ययानु-र्दार्भना भवितव्यं मर्गाभयभीतेन । धर्मे पीत्र ते मक्तराज राज्यं कार्यितव्यं नाधर्मेण। 20

<sup>1)</sup> Cf Auguttaran. II. 121 (§ 119).

<sup>2)</sup> oohyao B.

<sup>3)</sup> Cf. supra 70. 15. ona niyao B.

<sup>4)</sup> cā MS.

तत्कस्यकेतोः। ग्रस्यापि ते मक्।राजात्मभावस्यैयं मुचिर्मपि परिर्जितस्य सुचिर्मपि ष्रुचिना प्रणीतेन खार्नीयभोजनीयास्त्रार्नीयेन संतर्िपतस्य संप्रवारितस्य ज्तुत्पिया-सापरिगतस्य कालिक्रया भविष्यति । एवं काशिकीशियह्रक्लपस्रोणीनीमादिभिर्वस्विव-शेषेराच्छारितस्य चर्मशयनावरियतस्य विविधस्त्रेराम्बुक्तित्रमत्तिनवसनावृतस्य काल-इ क्रिया भविष्यति । एवनपि ते मङ्ग्राज स्त्रानानुलेपनवासयूपपुष्यसुर्भिगन्धस्यात्मभाव-स्य न चिरेण दुर्गन्यता भनिष्यति । एवं न्यागार्मध्यगतस्यापि ते स्वीगणपरिवृतस्य नानावाचगीततूर्वनाचै रूपगीयनानस्य सुमनसः ऋाँउतो रूमनाणस्य परिचार्यतो मर्णभ-यभीतस्यातीय इप्खरीर्मनस्याभ्यां कालक्रिया भविष्यति । र्वनिष ते मक्रारात गृहेपूप-लेपनोर्पालप्रेषु सुस्यापितार्गलेषु सुपिहितवातावनेषु बङ्गान्ययूपपुष्पनैलवर्तिप्रव्यालि-् 10 तेष्ठासक्तपदृद्गनकलापेषु मुक्तकुसुनावकीर्गोषु गन्धविद्यानिर्धूपितेषु भ्रन्यस्तपाद्पीठप-टिकास्तर्णागोणिकास्तर्णकाचित्तिस्किप्रावर्णातातरोङ्खपटिकोभयकृतोपघानेषु पर्य-ङ्केपु श्रिवता । पुनद्य प्राालकाकगृधन्तकडेवर्गातास्थिकेशरुधिरवशाकुले पर्नवीभ-त्से इनजाने गतचेष्टस्यात्मनावः पृथिव्यामवजः शेप्यते । एवमपि ते मकाराज गजस्बान्या-स्रपृष्टर्यानिद्रहत्व प्रङ्कपटक्षाक्न्यमानेषु इत्रेण धार्यमाणेन वालव्यतनेन वीज्या-15 [972]मानस्यानेकक्त्त्यश्चर्यपर्गितिभिर्नुवातस्याञ्जलिशतसक्ष्मैर्नमस्त्रिवमाणस्य । निः र्गमनमनुभूष न चिराविश्रीष्टस्य मृत्रशयनाभिद्रष्टस्य चतुर्भिः पुरुषैरुत्विप्तस्य द्विषीनं न-गर्हारेण निर्णोतिस्य मातापित्वात्भगिनीभाषीपुत्रडक्तित्वयस्यरासीरासकर्मकर्पीत्-षेपैः शोकगतॡर्पेचितिप्रकेशैरुत्तिप्तभुतैः सोरस्ताउं पर्नकर्णं का पुत्र का नाय क्षा तात क्ष स्वामिन्नित्याक्रन्द्नानैः पौर्ज्ञानपद्दैः सपरिभावदृष्यमानस्य श्मशानं नीतस्य 20 पुनः काकगृत्रश्चशृगालाहिभिभीतितस्य तान्यस्त्रीन्यग्निना वा द्रग्यानि पृथिन्यां वा निष्ठा-

<sup>1)</sup> Cf. Senart, Mhv. I. 303.4 and note.

<sup>2)</sup> Name of a kind of down. Gf. Lal-v. cited by B. & R. s. v. kākaciñcika.

<sup>3) =</sup> cadater. Divy. 39.11.

नितानि चित्तर्वा क्तिज्ञानि वातातपर्वर्षेत्री चूर्णीकृतानि दिग्विदितु प्रक्तिप्तानि तत्रैव पूनभवमापास्यत्ति । एवमनित्याः सर्वमंस्कारा एवमधुवा इति विस्तरः ॥

तत्र लोजः प्राधान्येन रागेदेयमे।का यस्येपानेकनरस्य तावत्प्रतिपनमारी भावयेत्त-विदानं च वर्तपेत् ॥

तत्रार्यरत्नमेचे ताबदाङ् । स रागस्य प्रतिपत्तं भवते । रागोत्पत्तिप्रत्यवां व्यवंत्र- व ति । वातमद्य स रागस्य प्रतिपत्तः । वातमे च ते रागोत्पत्तिप्रत्यवाः । व्यक्त संत्य- प्रतिपत्तः । वातम्य स रागस्य प्रतिपत्तः । वातमा च सा रजुभाभावना । वद्यत संत्य- दिनन्वापे वेजा रोमाणि नद्या द्वा रत्नो मलं त्वक् मांसास्थि स्नावुः जिरा वृक्तीं वृद्धं प्रतिव्यः लोगकः । श्रव्याप्यत्रमुण यामाजयः पद्याजयः । श्रीद्र्यंत्रं प्रतित्पुरीपमृष्यु स्वेद्ः विद्यापावं वंसा लसीना मन्ना मेदः पित्तं निद्मा पूर्वं जोणितं मस्तकं मस्तक्तलुङ्गं 10 प्रस्नावः । रृषु च वस्तुषु चोधिमत्र उपयरीत्तणातियो भवति । तस्यैत्रमुपपरीत्तमाण- रयैवं भवति । योर्थे ताबत्स्याद्यालो मूहः स्रभव्यो रवुजनः सोर्थेष ताबदेतानि वस्तूनि

<sup>1)...1)</sup> This passage is quoted in the Bodhicary avatara-țika (p. 295) as if from the main work (uktam (ikshāsamuccaye) It is, however, a stock-list; cf M Vyutp § 189 and Buddh Triglotte f. 32.

<sup>2)</sup> Compare the list of 32 minras in Khuddaka Pātha § 3 (J.RAS 1869, p. 311, 326); pṛliā MS. (cf. 114 n 1 supra); Tib. əˈʃəəˈəˈ Bullā Bodhic-ṭīkā — a reading due apparently to the corruption of Bengali MSS In the corresponding Pali text talkan immediately precedes hadayam

<sup>3)</sup> audarīyakam (?), M. Vyutp.; audārī Trigl. The meaning is doubtless 'bladder' (a Wasserbaucha), of B & R. s v. udara Our Tib version (132 a 3) however has িন্দা (= linga)

<sup>4)</sup> salrıt MS

<sup>5)</sup> vaçã MS, a form elsewhere found; B2 s. v. vaçã (3).

<sup>6)</sup> So Bodhic -tıkā; °kshamānajā° MS

<sup>7)</sup> Tib 워디지기 'an incurable fool (?)'. Compare the French usage of 'impossible' of persons.

ज्ञाता रागचितं नोत्पार्पेत्। प्रागेव सप्रज्ञज्ञातीयः। एवं व्हि त्रोधिसवी अपुभाभावनाव-क्रजो भवतीति॥

शगवत्यामप्युक्तं। पुनर्परं सुभूते वोधिसतो मक्सतः प्रज्ञापार्(१७७) मितायां चर्-विनमेवं कापं यद्याभूतं प्रज्ञानाति । तत्वद्यापि नाम सुभूते गोघातको वा गोघातकात्तेवासी ६ वा गां क्ता तोक्षोन शस्त्रेण चतारि प्रस्तकानि कृता प्रत्यवेत्तते स्थितो उद्यवा निपणः। एवनेव सुभूते वोधिसतः प्रज्ञापार्गितायां चर्तिनमेव कापं धातुशो पद्याभूतं प्रज्ञानाति । श्रस्त्यिस्मिन्त्रापे पृथिवीधातुर्व्धातुर्पि तेजोधातुर्पि वायुधातुर्पीति । पे ॥

पुनर्प्याक् । तैयावापि नाम सुभूते कर्षकस्य मूतो हैं। पूर्णा नानाधान्यानां शालीनां स्रीक्षिणां तिलानां तएइलानां मुद्रानां मापाणां प्रवानां गोधूमानां मस्रूराणां सर्पपाणां । कानेतान् चतुष्मान्पुक्तपः प्रत्यवेत्तमाणः । एवंद्रातीपाद्यं शालिर्यं त्रोक्रिमी तिला म्रनी तएइला मनी मुद्रा मनी नापा प्रवा मनी गोधूमा मनी नस्रूरा मनी सर्पण इति ॥ ए- चमेच बोधिसस्रो नक्षामसः प्रज्ञापार्मितायां चरित्रममेच कायमूर्द्वं पाद्तलाद्यः केशम- स्तक्तमखरोमत् रोमपर्यत्तं पूर्णं नानाप्रकार्स्यास्त्रचेर्ययाभूतं प्रत्यवेत्तते। सत्यित्मन् काये केशा रोमाणि नखा पावन्मस्तकं मस्तकलुङ्गमित्रगूरं कर्णामूर्यमिति ॥ पे ॥ पुनर्परं सु- भूते बोधिसद्यः इम्शानगतः प्रस्यित नामाद्रपाणि मृतशरीराणि इम्शाने अपविद्यानि शव- शपने उद्यित्तानि एकाक्ष्मृतानि वा द्यक्मृतानि वा च्यक्ष्मृतानि वा चतुर्क्मृतानि वा प्रम्तानि वा चतुर्क्मृतानि वा प्र

<sup>1)</sup> See my note in J.R.A.S. 1898, p. 870, where it is shown that the present extract is closely related to a passage of the (Mahā-) Satipatthāna-sutta contained in two nikāyas. See Majjh.-n. I. p. 57 = Dīgha-n., sutta 22 (ed. Colombo, 1883, with Sinh. sanna. and translated in Warren's Buddhism, p. 360).

<sup>2)</sup> Cf. Mahāsatip. s. p. 25 med. (= Warren 359 fin).

<sup>3)</sup> Tib.  $\stackrel{\sim}{=}$  'store-room'. Warren (l. c.) translates the corresponding Pali mūtolī 'vessel'. The meaning is probably a (two-mouthed) bag (malla) as the Sinhalese sanna on the passage explains it. Possibly the Vedic mūta 'basket' is cognate. The word occurs again at 104. b where the Tib. rendering is the same.

<sup>4)</sup> See Mahāsatip. sutta, p. 30.6 (= Warren Buddhism, 360).

<sup>1)</sup> These four adjectives clearly form part of a stock-description of a corpse in Buddhist works; see M. Yyutp. § 52. 1—4; vinīlaka-samjāā | vipūyaka-s. | vipadumaka (v. l. °padu°)-s. | vyādhmātaka-s With this the Tib. (132. b. e) partly agrees: 그러그그리스 (for 그러그 'rotten'?) | 으로 (플러그그리스 '코르니크리' (exactly = vinīlaka 'quite livid') | 그러그그리스 'putrid'?) | 그러그리스 'putrid'?) | 그러그리스 '라니그리스 'putrid'. The last exactly equals vyādhmātaka, and I therefore emend our MS. which reads 'dhmātakāni. The Pali has uddhumātakam. As to the form or meaning of vipaimaka there seems to be little certainty; 'von Würmern angefressen' B² (Nachtr.) The Pali has no equivalent. Ten classes of corpses in the Visuddhi-magga (Warren, Buddhism p. 292; pictures (!) in the Colombo ed. pp. 695 sqq.

<sup>2)</sup> The Pali is sīvathīkā, occurring at Pāraj. I. 10.18, a passage which otherwise illustrates the present. See also J.R.AS sup cit., p. 873, n. 3.

<sup>3)</sup> See Senart Mhv. I. 387. The form samkalībhūta below, not hitherto found, confirms Senart's derivation and his observation as to the want of genuineness in the equivalent Pali form osamkhalıkā).

<sup>4)</sup> Tib. (135. a. c)  $\bigcap_{i=1}^{\infty} \widehat{A_i}$ , a form not in lexx., but prob. equiv. to Pali kata (cumus). The Sinh. version of the corresponding Pali however (ed. cit. p. 36.11) renders by (Sinh.) katī, which means 'hip' like Sk. kata

स्रन्येन पृष्ठवंशगन्येन पार्श्वकास्योनि । स्रन्येन स्रीवास्यानि । स्रन्येन वाक्तस्योनि । स्रामेव कायनुपसंक्रतीति पूर्ववत् ॥ पे ॥ पुनर्परं पदा पश्यति शिवपिषकापानस्यान्य-नेकवार्षिकाणि वातानुपरिशोषितानि शङ्कसिन्नभानि । इनमेव कायं तत्रोपसंक्रितीति पूर्ववत् । स्रयमपि काय रवंधमा रवंस्वभाव रतां धर्मतां न व्यतिवृत्त इति ॥ पुनर्परं सु- भूते वोधिसत्रो गक्तासत्वः प्रज्ञापार्गितायां चर्न् पदा पश्यति शिवपिषकापानस्थीन्यने- कवार्षिकाणि तिरोभूतानि नोलानि कपोतवर्णानि पूर्तीनि चूर्णकत्रातानि पृथिव्यां पांसु-नासनसर्गाभूतानि स इमनेव कायं तत्रोपसंक्रिति स्रयमपि काय एवंधमी एवंस्वभावः । एतां धर्मतां न व्यतिवृत्ते इति ॥

र्य तावत्समासतो रागस्य समुद्दाचार्प्रातिपतः । द्वेषस्य मैत्री प्रतिपतः । चिप्रस्य मैत्री प्रतिपतः । चिप्रस्य मेत्री प्रतिपतः । चिप्रस्य मेत्री प्रतिपतः । चिप्रस्य समुद्राचार्यात् । वादर्शनं च । तेन वा सक् भोतनाखेकार्यतपाप्रीत्युत्पाद्नं तत्र पर्मुखस्यार्शमा प्रार्थना तृ-ष्णार्थभनन्द्नं मैत्री । कामरागप्रत्युपकार्रहेतुभ्यामिक्काष्टः स्नेक् इत्यर्थः ॥

सा त्रिविया ऽर्यात्तपर्गतसूत्रे अभिव्हिता। सलार्ग्वणा मै[98b]त्रो प्रथमित्तोत्पाद्-कानां वोधिसत्रानां। धर्मार्ग्वणा चर्याप्रतिपत्रानां वोधिसत्रानां। स्रनार्ग्वणा मैत्री स-नुत्पत्तिकधर्मतात्तिप्रतिलब्धीनां वोधिसत्रानामिति॥

15 पुनर्बुद्धारम्बणा बोधिसतारम्बणा श्रावकप्रत्येकबुद्धारम्बणा सतारम्बणा च।तत्र सतारम्बणायाः पूर्वे प्रिये सत्ने व्हितमुखोपसंकारात्र ध्यानमभ्यस्य । तत्सने नैत्रीमुपसं-क्रेत्।ततः परिचितेषु । तत उदासीनेषु । ततः सनोपवासिषु । ततः स्वयानवासिषु ।

<sup>1)</sup> The MS. adds another anyena, but no word appears to be missing.

<sup>2) =</sup> Mahāsatip. sutta, p. 38, Warren p. 362.

एनं परमामे च । एवं पावदेनां दिशमधिमुच्य स्पारितोपमपय विक्रितीं एवं दशमु दिनु । बुद्धाचार्भवेनापास्त्रपं प्रयोमो नास्ति ॥

सा च वज्रधनपरिणाननायीनुक्ता। स वोधिसत्वर्यायां चर्न् यावित्त कानिचिद्दृश्यते व्रयाणि ननोज्ञानि वा प्रतिकूलानि वा प्रें एवं शब्दा गन्धा रसा स्प्रष्टव्या धर्मा ननोज्ञा वा प्रतिकूलानि वा प्रित्तू शब्दा वा गन्धा रसा स्प्रष्टव्या धर्मा ननोज्ञा वा प्रतिकूला वा । सनवया विश्वदाः कल्याणोद्दारप्रभास्वरा वा गेन सीननस्यं जायते । धुष्टानवक्रानित । प्रसादी जायते । प्रीतिः संभवति । प्रानोय्यं संतिष्ठते । कृषः प्राप्टर्भवति । दीर्मनस्यं निवर्तते । चित्तकल्यता प्राप्टर्भवति । चित्तं कर्मण्यं भवति । स्राणयो मृद्यभवति । इन्त्रियाणि प्रक्रादं गच्कृति । मततमुखं संवेद्यमान एवं परिणामयति । सर्ववुद्धानामेत-या परिणामनया भूयस्या मात्रया ते बुद्धा गमवत्तो । चित्त्येन बुद्धविक्त्रारमुखेन समन्वागता भवत्वतुत्त्येन बुद्धसनाधिमुखेन सुसंगृक्ति। भवत्वनसमुखेन भूयस्या मात्रयोषस्तब्धा भ- 10 वस्तु । स्राप्ति वुद्धिनोत्तमुखेन समन्नागता भवत्तु । स्राप्ति विद्धिन सुनम्भिता भवत्तु । स्राप्ति विद्धिन सुनम्भिता भवत्तु । स्राप्ति विद्धिन सुनम्भिता भवत्तु । स्राप्ति विद्धिन वुन्ति। भवत्तु । स्राप्तिन वुद्धासंगिविद्धीरमुखेन सुपरिगृक्ति। भवत्तु । स्राप्तदेन वुन्तिम्नित वुद्धासंगिविद्धीरमुखेन सुपरिगृक्ति। भवत्तु । स्राप्तिन वुन्तिम्नविद्धारमुक्ति। स्राप्ति विद्धारमुक्ति। भवत्तु । स्राप्तदेन वुन्तिम्नविद्धारमुक्ति। स्राप्ति विद्धारमुक्ति। भवत्तु । स्राप्तदेन वुन्ति ।

<sup>1)</sup> The whole clause forms part of a Buddhistic locus communes on mattri; see M Vyutp laix. 5 (where read with Böhtlingk W.K.F., Nachtr. 7, sphärttiä 'sich verbreiten über')

<sup>2) °</sup>ālamb° (here only) MS

<sup>3) [ ] 73&#</sup>x27; 'procedure' (prayama?)

<sup>4)</sup> K F. 211 (50), a Tibetan title only, with which however our Tib. version substantially agrees Regarding the conjectured identity of the work cited above p 225, it should be noted that here the Tib. title ends with  $\overline{U} \subseteq \overline{V} \subseteq \overline{U} \subseteq \overline{V}$ , the proper equivalent of parinamana (cf. infra 1), not as there with  $\overline{U} \subseteq \overline{V} \subseteq \overline{U}$ .

<sup>5)</sup> The MS here reads:  $v\bar{a}$  evam | pe | evam. I have deleted the first evam (in margin only) and the peyālam, which break the sense and have no equivalent in the Tib. (134, a. 3)

<sup>6)</sup> Dh.-s § 133.

<sup>7)</sup> Cf. Senart, Mhv. I. 899.

ढवृषभितं मुंबेनाभिक्ता भवतु । म्रप्रमेयेण वुद्धवलमुखेनात्यत्तमुखिता भवतु । सर्ववेदि-तशात्तेनानुत्पत्तिमुखेनाधिकार्मुखा भवतु । ऋसंगविक्रार्सततसमाक्तिन तयागतसुखेना-हयसंनुदा[994]चारेषाविकोपितमुखा भवतु ॥ एवं वोधिमवस्तत्कुशलमूलं तथागतेषु प-रिणमय्य बोधिसत्वेषु परिणमयति । यदिदमपरिपूर्णानामभिप्रायाणां परिपूर्णाय परिण- मयति । स्रपरिश्रुद्धानां सर्वज्ञताध्याणयानां परिश्रुद्धये । स्रपरिनिष्पत्रानां सर्वपारिनितानां परिनिष्पत्तये । वज्रोपमस्य बोधिचित्तोत्पादस्याधिष्ठानाय । ऋनिवर्त्यस्य सर्वज्ञतासँनाक-स्याप्रतिप्रस्रव्धये । वोधिसत्वानां कुशलमूलानां मार्गणताय । सर्वत्रगतसमतास्थितस्य म-क्षप्रणिधानस्य परिपूर्वे । सर्ववोधिसत्रविकाराणामधिगमाव । सर्ववोधिसत्नेन्द्रियाणां तीत्णाभिज्ञतायै । सर्ववोधिमत्रकुशलमूलानां सर्वज्ञतास्पर्शनतायै ॥ स एवं तत्कुशलमूलं 10 वीधिसतानामर्थाय परिणामय्य वृद्धशासनावचरिषु सर्वम्रावकप्रत्येकवुद्देषु तत्कुशलमूल-मेवं परिणानयति । ये केचित्सवा एकाच्क्टीसंकातमात्रमपि बुद्धशब्दं श्एवति । धर्मशब्दं वा ऽर्यसंघपर्ष्पासनं वा कुर्वत्ति तेषां तत्कुशलमूलमनुत्तर्यि सम्यकसंबोधये परिणामयति वुद्धानुस्मृतिपरिपूर्वे परिणामयति । धर्मानुस्मृतिप्रयोगतावै परिणामयति । स्रार्यसंघगौ-र्वाय परिणामयति । म्रचिरिक्तवृद्धदर्शनतापै परिणामयति । चित्तपरिमुद्धये परिणाम-15 यति । बृद्धधर्मप्रतिवेधीप परिणामयति । म्रप्रमेयगुणप्रतिपत्तये परिणामयति । सर्वाभिज्ञा-क्शलपरिष्युद्धेये परिणामयति । धर्मविमतिविनिवर्तनाय परिणामयति । यथा बुद्धशास-नावचरेषु परिणामपति: श्रावकप्रत्येकबुद्देषु च तथा स बोधिसतः सर्वसत्वेषु तत्कुशल-

<sup>1)</sup> vṛishabhīta (°tā MS.) occurs only in Mhv. II. 277.s, in the sense of a «deed of bull-like prowess». Tib. (ਭੂੰ ਮੁੱਲੀ 'ਨ੍ਹੰ ਤੁਸਾਧਨੇ' ਧਨੇ 'ਧਨੇ ਕਾਂ ethe joy of becoming the leader of the herd».

<sup>2)</sup> sukhanam MS.; but the Tib. has the unvarying equivalent of bodhisattva.

<sup>3) &#</sup>x27;Abiding in the commands...' a somewhat extended usage of avacara; cf. Senart, Mhv. I. 397.

<sup>4)</sup> Divy. 142.11.

<sup>5) &#</sup>x27;penetration' Senart, Mhv. I. 443.

मूलं परिणामपति ॥ पटिदं नेर्पिकमार्गविनिवर्तनाय परिणामपति । तिर्यग्योनिव्यवच्छे-दाय परिणामयति । यमलोकोपच्छेदसुखाय परिणामयति । निर्वशेषसर्वापायगत्युपपत्ति-व्यवच्छेराय परिणामयति ॥ तेषां च सर्वसत्नानामनुत्तर्वोधिक्रन्दविवर्धनतायै परि-णा[९९७]नयति । ऋध्याशयसर्वज्ञताचित्तलाभाय परिणामयति । सर्ववृद्धधर्माप्रतित्तेपाय प-रिणामपति । त्रत्यत्तसुखसर्वज्ञताभूमिसंवर्तनार्यं परिणामपति । त्रत्यत्तसर्वसवविष्युद्धये ६ परिणामयति । सर्वसत्नानाननत्त्वानाधिगनाय परिणामयति । पे ॥ तस्य पत्किञ्चिची-वर् पिएडपातशयनासन्गानप्रत्ययमैषव्यगमनागमनशर्ीरोपस्थानिषयादिनिषेवणायत-नानां प्रवर्तनकर्म ईपीपदाधिष्ठानमीपीपदास्याविकोपने कापकर्म वाक्कर्म मनस्कर्म सुच-रितं पणामिन्द्रियाणां संबरः स्वशारीराह्यदनमईनस्नानकर्मः श्रशितपीतखादितं संगिन जितप्रसारितावलोकितविलोकितस्प्रजागरितस्वणरोर्गतोपस्थानं सर्वमेतद्वोधिसवस्य 10 सर्वज्ञतालम्बनप्रयुक्तस्य न किञ्चिर्परिणामितं सर्वज्ञतायां सर्वसवव्हितसुखचित्तस्य॥ षे ॥ सर्वज्ञगत्परित्राणमनसो नित्योग्वुक्तसुशलमूलस्य मद्प्रमाद्व्यतिवृत्तस्य ॥ पे ॥ सर्व-न्नेरापराव्युवस्य सर्ववोधिसत्रानुशितणाचैतसः सर्वज्ञतामार्गाप्रतिकृतस्य ज्ञानभूमिनिषे-वणास्य पणिउतसेवासाभिर्तस्य। पे॥ मध्कर् इव कुशलमृलसंभर्णस्य सर्वजगद्वचलि-तसत्तानस्यानभिनिविष्टसर्वसंस्कारस्य । पे ॥ म्रत्तशः श्वस्विप तदन्येष्विप तिर्परयोगिगते- 15 घेकीदेनोत्मिर्ज्ञितमेकालोपं वा परित्यन्नति । सुगतावृपपत्तिषु तत्सर्वे तेषामेव व्हिताप तेषामेव परिमोचनाय परिणामयति । तस्यास्तिर्यग्योनेस्तस्मादब्बार्पावातस्मादब्बो-पाद्गनात्तस्मादुष्खस्त्रन्धात्तस्मादुष्खावेद्नायाः । तस्मादुष्खोपचयात्तस्मादुष्खाभिसंस्त्राः

<sup>1)</sup> From this point onwards the MS. reads parinamayati.

<sup>2)</sup> The noun-form is new in this sense: for samvartate ('conduce to') in connexion with the bhūmis cf. Mhv. I. 77. 3-5.

<sup>3)</sup> Cf. Trenckner, Majjh.-n. I. p. 5882 and Divy. 478. 6-8; ominjata MS.

<sup>4)</sup> odana MS.

<sup>5)</sup> M. Vyutp. § 33.24.

<sup>6)</sup> oshlaya vo marg.

रात्तरमादुष्विनिद्रानात्ततो द्वष्वमूलातस्मादुष्वायतनातेषां सत्नानां विनिवर्तनाय परि णानयति तदारम्बणेन च सर्वसत्वारम्बणीकरोति मनसिकरोति । तत्र कुशलमुले पूर्वङ्गः गीकरोति। पदिदं सर्वज्ञतायां परिणामयति। [100 व] बोधिचित्तोत्पदिन प्रतिगृह्णाति। तत्र कुशलमूलमुपनयति । संसारकात्ताराहिनिवर्तयति । स्रनावर्णोन ब्हस्बेनागिम्बी-5 वारोति । संसारसागराद्वन्मज्ञयति । बुद्धधर्मप्रयुक्तया मैन्या स्परतोत्यादि ॥

इमाद्य सुवर्षभासोत्ता मैत्रोकरूषागर्भा गावाः सर्वा बार्रतः समन्वाव्हत्य भावपित-व्या म्रलशो वचमापि॥

सुवर्णभासोत्तमङन्डभेन शाम्यतु डब्खास्त्रिसन्हम्रलोके । भ्रयापद्रव्हा यमलोकटुव्हा दारिह्यडुव्हाश इक् त्रिलोके॥ श्रनेन चो दुन्दु भिघोषनादिना शाम्यस् सर्वव्यसनानि लोके। 10 भत्रत्त सत्ना न्यभेपाक्ता तथा पद्याभपाः शातभपाः मुनीन्द्राः ॥ यवैव सर्वार्यगुणोपपनाः संसार्सर्वज्ञमक्।समुद्राः । तथैव भोतुं गुणासागराः प्रजाः समाधिवोध्यङ्गगुणैरुपेताः ॥ म्रनेन चो डुन्डभिघोषनादिना भवतु ब्रह्मस्वर सर्वसताः। स्पृशसु वुद्धववरायवोधिं प्रवर्तयसू शुभधर्मचक्राम्॥ 15

<sup>1)</sup> Transitive here (intrans. 98.b. supra). Tib. (\$\bar{B} \bar{Z} \bar a similar double usage,

<sup>2)</sup> The following extract is selected from the beginning (pp. 9-11) and end (pp. 18-21) of the same chapter (4) from which a quotation was made above p. 160. Cf. ibid. note 5.

<sup>3)</sup> See p. 9 fin. of the printed edition (P.).

<sup>4) °</sup>sāh° A.

<sup>5)..5)</sup> These five aksharas are deleted in A.; I have restored them from B. and P., which reads: samusta satvā hrdayāharā yathā tathā tayā çāntabhayā munîndra,

<sup>6)</sup> bhāntu P.

<sup>7)</sup> so A.B.; omecvara P.

<sup>8)</sup> cakradharmam A. For ŭ final elongated, cf. bhontū above, and daçasū below.

5

तिष्ठत् बाल्यानि मचित्तियानि देशेत् धर्मे बगतो विताय। क्नत लेजान् विधमत् दुष्वान् समेतु रागं तब दीय गोक्न्॥ वे सत्र तिष्ठति स्रपायभूगी सादीप्तसंप्रज्यलितास्यिगात्राः । ग्एवस् ते इन्ड भिसंप्रवादितं नमीयस्तु बुद्धाय भणासु वाचम् ॥ शीतिस्मारः सत्रा भवतु सर्वे बातोशतं बातिसक्स्रकोळः । भैनुस्मरत्त् सततं गुनीन्द्रान् प्रीपवत् तेषां वचनं स्वदारं ॥ यैनेन चो डन्डभिघोषनादिना लभतु बुढेव्हि समागमं सदा । विवर्धपत् खल् पापकर्म चर्त्त क्षीलानि श्राक्रियाणि ॥ सर्वत्र तेत्रेपु च मर्वप्राणिनां सर्वे च दुष्टीः प्रशमतु लोके। ये सत्र विकलेन्द्रिय यङ्गकीनाः ते सर्चि संजलेन्द्रिय भोत् सांप्रतम् ॥ 10 पे व्याधिता दुर्वलतोणगात्रा निस्त्राणभूनाः गपिता दिशान् । ते सर्चि मुख्यत् च व्याधितो लघु लभत चारोग्य बलेन्द्रियाणि ॥ वे राजवीरभंटे तर्जित वध्यप्राप्ता नानाविधेर्भवर्णतेर्व्यक्तनापपनाः । ते स[100b]र्वि सत व्यसनागतङ्खिता कि मुच्यस् तैर्भपणतैः पर्नैः स्पोरैः॥

<sup>1)</sup> See p. 18 17 of the edition = f. 11. b. 5 of B (see p. 160, n. 5) = 10 b of the MS, a fragmentary palm-leaf copy, cited at p. 162 n. 2 and hereinafter called D.

<sup>2)</sup> B. and P. have first persons (anusmarcyam, crnviya, etc.) throughout this passage.

<sup>3)</sup> anena caham kuçalena karmana labheya buddhehi B

<sup>4) -</sup> resolved to --, here and below, 218, 1.2.

<sup>5)</sup> So A.D.; pāpāh B; rogāh P.

<sup>6)</sup> luçalendro B.

<sup>7)</sup> So A. sec. man.; the original reading was cayita daça (?) dilsu; niçranao daça diçasu P.; nistranabhuktaç ca daça diçasu D.

<sup>8)</sup> Metre for this stanza Vasantatilaka.

<sup>9)</sup> osamataryo P.; satha D.

<sup>10)</sup> opadhānā D.

ये ताडिता बन्धनबढपीडिता विविधेष व्यसनेष च संस्थिताहि । स्रनेय स्रायाससक्स्र साकुला विचित्रभवदारूपाशोकप्राप्ताः॥ ते सर्वि मुच्यत्विङ् बन्धनेभ्यः संताडिता मृच्यिष् ताडनेभ्यः। वध्याश्च संयुद्धिष् जीवितेन व्यसनागता निर्भय भोत्तं सर्वे ॥ षे सब नुत्तर्षपिपासपीडिता लभत् ते भोजनपानचित्रम् । 5 मन्धाम्य पम्यतु विचित्रद्वपां विधिराम्य प्रावत् मनोज्ञघोषान् ॥ नमाश वस्त्राणि लभत्त चित्रां दरिदमलाश निधिं लभत्। प्रभुतघनघान्यविचित्ररुतिः सर्वे च सत्नाः सुखिनो भवस् ॥ मा कस्यचिद्रावत् दुष्खवेदनाः सौख्यान्विताः सत्न भवत् सर्वे । म्रिभिद्यप्रासादिकसीम्यद्यपा मनेक सुख संचित नित्य भीतु॥ 10 मनसावपानाः सुसमृहपुष्याः सङ् चित्तमात्रेण भवतु तेषा । वीणा मृदङ्गाः पणवाः सुघोषकाः उत्सा सराः पुष्करिणी तडागाः॥ ण संवर्षापद्मोत्पलपद्मिनीय सक् चित्तमात्रेण भवतु तेषाम् । गन्धं च माल्यं च विलेपनं च वासश्च चर्ष् कस्मं विचित्रम्।। जिज्जालव्हेभि प्रवर्षपतु गृह्णतु ते सब भवतु ॡ छाः"। 15 कुर्वस् पूजां दशस् दिशासु ऋचित्तियां सर्वतवागतानाम्।।

<sup>1)</sup> daça sthitāni P.

<sup>2)</sup> vyākulā P.; āyāsabhayasamākulā D.

<sup>3)</sup> For the termination cf. 92.12; mucyantu ca tādanānte D.

<sup>4)</sup> opān dhīrā D.

<sup>5)</sup> sudarçanālı P.

<sup>6)</sup> manaçanta pārāh P.

<sup>7)</sup> The text shows considerable variation and abridgement compared with that of P., 20.11 and 21.1.

<sup>8)</sup> So D.P.; oksāhi A.

<sup>9)</sup> tushtāh P.

<sup>10)</sup>  $^{\mathrm{o}}su$  libri omnes; but cf. p. 216, note 12, and 217. s above

स वोधिसत्नानय स्रावकाणां धर्मस्य वोधि प्रतिमृष्टि तस्ये ।
नाचां गतिं सत्न विवर्ज्ञवसु भवतु प्रष्टानणवोतिवृत्ताः ॥
स्रामाद्यसू जिनराजनुत्तिं लगतु बुद्धेन्दि समागमं सदा ।
सर्वा स्त्रियो नित्य नर्रा भवतु प्रूरास वीरा विद्वपिष्ठतास्र ॥
ते सर्वि बोधाय चरतु नित्यं चरतु ते पार्गितासु पट्सु ।

पश्यतु बुद्धान्द्शसू दिशासु रलदुगेन्द्रेपु सुद्धोपविष्ठान् ।
चेद्र्यर्लासनसंनिषणान् धर्मास्र शृणवतु प्रकाश्यगानीन् । इति ॥
एषा संनेपतो नित्री ॥ द्वेषसमुद्दाचार्प्रतिपत्तः ॥
गोक्तुश्यस्य प्रतीत्यसपुत्पाद्दर्शनं प्रतिपत्तः ॥
तत्र प्रतीत्यसपुत्पादः शासिस्तम्वर्सूत्रेऽगिक्तिः । तत्राध्यात्मिनसस्य प्रतोत्यसपु- 10

<sup>1)</sup> This is the reading of P., with which B. (v 1. pratisamshfi) agrees; bodhi raja nirmala susthitasya A.: onirma su [[ sthit o D.

<sup>2)</sup> ashtāngikarithu ° B. P.; "anigikarīta" D.; ashtākshaṇa-vyatīv. A. The genuineness of akshana is vouched for by the Tib. (137 b. 2).

<sup>3)</sup> Tib. ব্যাধন কুমানিব্ৰাম Lyanarājamo A.; jinarājamūrtim P. B.

<sup>4) °</sup>tyaratā P.

<sup>5)</sup> ratnottama[-]17kshasukho B. P.; dänäditoyath suçodhayıtva D.

<sup>6)</sup> So P. (p. 21, fin); te dharma prakāçayantu D.

<sup>7) \*\*</sup>stambhasūtre MS. I adopt the form which agrees with the Tib. (137. b. 5) \*\*NOIDETER \*\*ST.\*\*Compare KF. 261 'riz verdoyant'. In M. Vyutp. lxv 77, two of Minaev's authorities read \*\*stambaka\*. The Bodhicar.-tīkā pp. 257, 309 (cf. 239 is 369. ii) cites portions of this passage calling the work at p 309 \$\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alpha\alph

त्पाद्स्य [101a] केतूपनिबन्धः कतमः । यद्दिमविखाप्रत्ययाः संस्कारा यावङ्गातिप्रत्यपं बरामर्णामिति । स्रविद्या चेनार्भावष्यत्रैव संस्काराः प्राज्ञास्यतः । एवं पावस्यदि जातिर्नाः भविष्यत्र जरामर्षं प्राज्ञास्यत । म्रथ सत्यामविष्यायां संस्काराणामभिनिर्वृत्तिर्भवित । एवं यावज्ञात्यां सत्यां बरामर्पास्याभिनिर्वृत्तिर्भवति । तत्राविद्याया नैवं भवति । स्रक्ष मंस्कारानिर्मिनर्वर्तपामोति । मंस्काराणामप्येवं न भवति । वयमविद्यपामिनिर्वृत्ता इति । एवं यावज्ञात्या नैवं भवति । म्रहं ज्ञामर्णमभिनिर्वर्तपामीति । ज्ञामर्णस्यापि नैवं भवति । स्रक्ं बात्या निर्वृत्त इति । स्रष्ट च सत्यामविद्यापां संस्काराणामभिनिर्वत्तिर्भ-वित प्राड्मीवः। एवं यावन्तात्यां सत्यां जरामर्णास्यामिनिर्वृत्तिर्भवति प्राड्मीवः॥ एव-माध्यात्मिकस्य प्रतोत्यसमुत्पाद्स्य क्तूपनिबन्धो इष्टव्यः ॥ कथमाध्यात्मिकस्य प्रतो-10 त्यसमुत्पाद्स्य प्रत्ययोपनिबन्धो द्रष्टव्य इति । [षषां घातूनां समवापात् । कतमेषां षषां धातूनां समनायात् । यद्दं पृथिन्यप्तेज्ञोवाय्वाकाशिवज्ञानेधातूनां समवायादाध्यात्मिकः स्य प्रतीत्यसम्त्पाद्स्य प्रत्ययोपनिबन्धो द्रष्टव्यः ॥ तत्राध्यात्मिकस्य प्रतीत्यसमृत्पा-दस्य पृष्टिवीधातुः कतम इति । योष्यं कायस्य संस्रेषतः कठिनभावमभिनिर्वर्तपत्यपम्-च्यते पृथिवोधातुः । यः कायस्यानुपरियक्तं कृतयं करोति त्रयमुच्यते ऽब्धातुः । यः 15 कायस्याशितपीतभिततं परिपाचपति स्रयमुच्यते तेबोधातुः । यः कायस्यासापप्रश्वास-

<sup>1)</sup> The attachment of cause to cause (in the chain); Tib. এইবে'ম.

<sup>2)</sup> Çāntideva, as shown by the readings of both A. and Tib., cites the opening clause with undue brevity. The exordium in M. runs more clearly thus: evam ādhyātmiko (°ke edition) 'pi pratītyasamutpādo dvābhyām eva kāranābhyām utpadyate | katamābhyām dvābhyām | hetūpanıbandhataḥ pratyayopanibandhataç ca | tatrādhyātmikasya pratītyasamutpādasya hetūpanıbandhaḥ katamaḥ | yad idam avidyāpratyayāḥ saṃskarāḥ saṃskārapr° vijñānaṃ, — and so on, going through the chain.

<sup>3)</sup> This clause omitted in A., is supplied from M. and Tib. (138. a. 2).

<sup>4)</sup> Dh.-s. § 58; cf. Pitāputrasamāgama ap. Bodhic.-tīk. 327.8 and infra ff. 108-9.

<sup>5)</sup> So also Tib. 젃'བའ་དོངས་བོ་; saṃçleshātmake 'pi na bhāvam M.

<sup>6)</sup> A new form. Tib. (138. a. 5) 및 제 정기기 'body-aggregation'.

<sup>1)</sup> Tib. (138 a. 7) 📆 'reed'. Doubtless the arteries are meant; cf. nādī. In M this whole sentence is chaotic.

<sup>2)</sup> New to literature; but see Mahendra on Hemac. Anekarthas II 258: äsravaḥ karmabandhahetuh kriyāhimsādih \ tena saha vartate yaḥ skandhaḥ çarīrabhavāpanno rūparasādisamūhah sa sūsravaskandhah.

<sup>3)</sup> Falsa lectio repeated in M.

<sup>4)</sup> The following passage is cited in Bodhic - tika p 258 (cited as 'B').

<sup>5)</sup> karma M

<sup>6)</sup> eshām eva shannām dhātūnām B. M.

<sup>7)</sup> aikyaso B.

<sup>8)</sup> So too the Tib.: ਵਿਕਾਸ. susamma M. (which I do not understand); om. B

संज्ञा ' एवनाद्विविव्यमि ज्ञानम् इयनुच्यते श्विचेति । एवनविद्यायां सत्यां विषयेषु रागिके पमोव्हाः प्रवर्तते । तत्र ये रागद्वेपमोव्हा विषयेष्ठमो उच्यत्ते संस्कारा इति । वस्तुप्रति-विज्ञानं । विज्ञानसक्त्राच्यावारो श्रद्रिषण उपादानस्कन्धास्त्रवाम् [-व्रपं] चित्रारि च मक्त्रभूतानि चीपादाय उपादाय व्रपनिकाध्यनिमसंतिष्य तत्रानव्रपं । नामव्रपसंनिष्धितानीन्द्रियाणि पडायतनं । त्रयाणां धर्माणां संनिपातः स्पर्धः । स्पर्धानुभवना वेद्नाः । वेद्नाध्यवसानं तृत्रणा । तृत्रणा वेपुल्यमुपादानं । उपादानिर्निर्तातं पुनर्भवजनकं कर्म । भवः । तद्वुतकस्कन्धप्राद्धर्मावो ज्ञातिः । स्कन्धपरिपाको जरा विनाशो मरणं । व्रियमाणस्य मृहस्य स्वाभिद्यद्भस्यात्रद्दिः शोकः । लालिप्यनं परिदेवः । पञ्चविज्ञानकाषसंप्रयुक्तान्त्राते द्रप्ति । उपादानिर्दाते । पञ्चविज्ञानकाषसंप्रयुक्तान्त्रवनं उपादाने । उपादानिर्दाते । पञ्चविज्ञानकाषसंप्रयुक्तान्त्रवनं परिदेवः । पञ्चविज्ञानकाषसंप्रयुक्तान्त्रवनं उपादानाः । पे चान्य एवमाद्य उपादाने उपादानाः । पे चान्य एवमाद्य । उपादाने उपादानाः । पे ॥

(15) पुनेर्परं तत्वे अप्रतिपत्तिः निष्या प्रतिपत्तिः त्रज्ञानमविचा। एवमविचायां सत्यां

<sup>1) °</sup>dhajñā° MS; but (m) ajñā must be restored from B. and the Tib. বীবীবাৰ (139. a. 2).

<sup>2)</sup> sahetaras M.

<sup>3)</sup> supplied from B. and M. and Tib.

<sup>4)...4)</sup> This clause is omitted in B. and Tib. After copādāya M. reads: τūpaṃ tac ca nāma į ekamadhyam [sic] abhis°.

<sup>5)</sup> The same word is used and also illustrated in Mil.-P. 60.10-21.

<sup>6)</sup> op. cit. 60.25.

<sup>7)</sup> tat punarbhare janakakarmabhare hetukah skao M.

<sup>8)</sup> jatyabhinirerttanam skandhanam parip. B.

<sup>9)</sup> jīrņasya skandhasya vin° M.

<sup>10)</sup> Noun-form new. I do not undertand M.'s reading: cokocchamalopamam pariderah. The Tib. (139. a. b) seems to have had some form like latapyana. I understand the rendering to mean: ethe uttering of lamentation is the telling to oneself and the rendering to mean from sorrows. cokarthalapanam B.

<sup>11)</sup> Cf. Senart, Mhv. L 373, and B. R. s. v. 3. 317.

<sup>12)</sup> dushkamanasiko MS. The Tib. separates the sentences (139. a. 7).

<sup>13) &#</sup>x27;ein kleiner kleça' B<sup>2</sup>; but the Tib.  $\sqrt{2}\sqrt{2}\sqrt{2}\sqrt{2}\sqrt{2}$  and the explanation of upāyāsa by Buddhaghosa in Vis.-M. xvii (ap. Warren, Buddhism 191) suggest nearness and intensity as the force of upa-

<sup>14)</sup> For the omission see B. 259. 3-10 (= M. p. 210).

<sup>15)</sup> The following passage is also quoted in B. at pp. 309 sqq.

त्रिविधाः संस्काराः श्रिंगिनिर्वर्तते । पुण्योपगा श्रपुण्यापेगा श्रानिङ्गो(102)प्रमाश्रेम उच्यते अविकाप्रत्यकाः संस्कारा इति । पुण्योपगानां संस्काराणां पुण्योपगनेव विद्यानं भवति । श्रुंपित्यक्षेपगानां संस्काराणां पुण्योपगनेव विद्यानं भवति । श्रुंपित्यक्षेपगानां संस्काराणां त्रिंपित्रयोपगानां संस्काराणां त्रिंपित्रयोपगनेव विद्यानं भवति । इर्मुच्यते संस्कार्प्रत्यकं विद्यानमिति । एवं नागद्वर्षं विद्यानमिति । एवं नागद्वर्षं विद्यानमिति । एवं नागद्वर्षं विद्यानमिति । प्रवर्तते । प्रवर

<sup>1)</sup> For this form (= Pali āncija) cf. Senart Mhv. I. 399; Lal.-v. cited in B<sup>2</sup>. anamhyop° M.; ānandopa° B With this triple division compare the classes of karma cited from Buddhaghosa (Vis.-M. xvii) by Warren, Buddhism, 179-80.

<sup>2) . . . 2)</sup> Here MS. amo.

<sup>3)</sup> tad cra vijāānapratyayam nāmar<sup>o</sup> B. and so M Here M. (p. 211 1) adds the following clause which doubtless occurs in the original (Çālistamba-) sūtra, but, as the Tib. (189 b. 6) shows, was not quoted by our author from it: vedanādayo 'rūpinaç cattārah [sic] [.] saṃskārās tatra tatra bhave nāmayantīti nāma' | saha rūpaskandhena ca 'nāmarūpam' ceti nāmarūpam ucyate

<sup>4)</sup> adhyavasāye tishthati M.

<sup>5) °</sup>vasāyasthāna \ ātmapriya o mā bhavatu B.

<sup>6)</sup> nityam aparityāgo bhaved M.

<sup>7)</sup> The clause: yatra vastuni . . . prārthayate sa here added in M. (211.8,9) is not reproduced in the Tib.

<sup>8)</sup> kāryam utthāo B.

<sup>9)</sup> So B.

<sup>10)</sup> 디렉디'디 (140. a. 4) 'increase, development'; upanayana M.; upaparipākād [sic] B.

ज्ञातिप्रत्यवं जारामर्गाम्च्यते ॥ पे ॥ [एवमपं द्वादशाङ्गः प्रतीत्यसमृत्यादो ४न्योन्य-हितुको ४न्यान्यप्रत्ययतो । नैवानित्यो न नित्यो । न संस्कृतो नामस्कृतो <sup>(श्</sup>न वेर्रायता । न त्तवधर्मी न निरोधधर्मी । न विरागधर्मी । मनादिकार प्रवृत्तो उनुद्वित्रो उनुप्रवर्तते नदी-स्त्रोतवत् ॥ स्रव चैनान्यस्य हार्शाङ्गस्य प्रतीत्यसम्तुपार्स्य चलारि सङ्गानि संघाति स्र-ह यापै केत्वेन प्रवर्तते। कतमानि चवारि। यहत । स्रविद्या तृःगा कर्म विकानं च। तत्र विज्ञानं वीतस्वभावत्वेन हेतुः। जर्म नेत्रस्वभावत्वेन हेतुः। ज्ञीविद्या तृष्णा च लोगस्वभा-बबेन हेतुः। कर्मक्तिशा विज्ञानवीतं संजनपत्ति। तत्र कर्म विज्ञानवीजस्य सेत्रकार्पे करी-ति । तृष्णा विज्ञानवीतं स्नेक्यति । स्रविद्या विज्ञानवीजनविक्त्ति [' स्रस्तां पेषां प्रत्ययानां बीजस्याभिनिवृत्तिर्न भवति।॥ तत्र कर्मणो नैत्रं भवति । ब्रह् वितानवीजस्य 10 तेत्रकार्यं करोमोति । तृष्णाया स्रपि नैवं भवति । स्रकं विज्ञानवीतं स्नेक्यामीति । स्रवि-खाया स्रिप नैवं भवति । स्रक्ं विज्ञानवीतमवित्रामीति । विज्ञानवीतस्यापि नैवं भव-त्यक्मेभिः प्रत्ययैर्जनित इति । अपि तु विज्ञानवीजे कर्मनेवप्रतिष्ठिते तृःणास्नेक्तिभयः न्दिते ऽविद्यावकीर्षो [102b] तत्र तत्रोत्पत्त्यायतनसन्घी मातुः कुनी विरोक्ति । नाम-

<sup>1)</sup> Here both A. and B. have peyālam, omitting the passage in brackets. The omission, however cannot be due to Çantideva, as the Tib. (140. a. 4-6) in this case reproduces the text preserved in M. (211.12), which I accordingly print, taking of course the former as my chief guide here.

पीत् | adding जुलेर्यसपीत् जेत्रसापीत्, i. e. «is not without helu nor pratyayan.

a) प्रजींग्यतेः 👼 শ

<sup>4)</sup> kshayasoo M.

<sup>5) . . . 5)</sup> Om. B. avidyā rāyu jala tṛehṇā A.

<sup>6) . . . 6)</sup> Supplied from Tib. and M.

<sup>7)</sup> The first part of this clause is somewhat shortened from the text as given in M. (211. 25-26). °bījam . . . °lārņam virohati. B.

<sup>8)</sup> prati [sandhau] marg. Cf. M.

द्रपाङ्करस्याभिनिर्वृत्तिर्भवति । स च नानद्रपाङ्करो न स्वयंकृतो न पर्कृतो नेाभवकृती नेम्रारादिनिर्मितो न कालपरिणामितो न चेत्रकारणायीनो नाप्यकेतुममुत्पनः । म्रय च मातापित्संयोगादतुसमवापार्न्येषां च प्रत्यपानां समवापार्गस्वार्गन्प्रविद्धं<sup>01</sup>विज्ञानवीजं गातुःत्रुती नामद्रपाङ्क्रुवीज्ञनभिनिर्वर्तपति । ग्रस्यामिकोषु धर्मेघनमेघपरिग्रकेघप्रत्य-र्धिकोघाकाणसमेपु नापालनगास्त्रभावेषु क्तुप्रत्ययानानवैकल्यात् ॥ तस्यया पर्साभः ६ कार्णैश्चतुर्विज्ञानमुत्पयते । कतनैः पज्ञिः ॥ चनुश्च प्रतीत्य द्वपं चालोकं चाक्रीणं तन्त्रं च मनित्रवारं च प्रतीत्योत्पखते चतुर्वित्तानं ॥ तत्र चतुर्वित्तानस्य चतुराष्ट्रपकृत्यं करोति । द्वपनार्म्वणकृत्यं करोति । मालोको अवभासकृत्यं करोति । माकाणननावर्-णाकृत्यं वारोति । तज्ञाननिकारः सनन्वाकीर्कृत्यं वारोति । चसतस्त्रेषु प्रत्येषेषु चतु-र्विज्ञानं गोत्पक्तते ॥ पदा चन्त्राध्यात्मिन्नागियतनगिवनलं भन्नति । एवं द्रपालोकाका- १० शतः मर्वतम्बादाद्याविकाः भवति । ततः मर्वतमवापाद्यविवानस्योत्पत्तिर्भव-ति ॥ तत्र चनुषो नैवं भवति । ग्रक्ं चनुर्विन्नानस्याश्रयक्तत्यं करोमीति । द्वपस्यापि नैवं भवति । म्रक् चतुर्विज्ञानस्यारम्वणकृतयं कर्गिति । म्रालोकस्यापि नैवं भवति । म्रक्-मबभासकृत्यं बारोनीति । माकाणस्यापि नैवं भन्नति । मन् चन्दिन्नानस्यानावर्णकृत्यं कर्ोिमीति । तन्त्रगनिस्वार्स्यापि नैवं भवति । घर्षः चनुर्विज्ञानस्य समन्वाङ्गर्कृत्यं 15 करोगीति। चतुर्विज्ञानस्यापि नैवं भवति । ग्रन्नेभिः प्रत्यवैर्वनित इति । ग्रव च प्नः सत्स्त्रेषु प्रत्यवेषु चनुर्विज्ञानस्योत्पत्तिर्भवति प्राहुर्भावः। एवं जेपाणामिन्द्रियाणां यथा-योगं वार्तव्यं ॥ तत्र न वाश्चिद्धर्मे। ४स्माछोकात्पां लोवं संकानति । ग्रस्ति च वर्मपाल-

<sup>1) °</sup>baddham B.

<sup>2)</sup> This word, attested by the Tib. ANGG TO has been mutilated by the copyist of the text of B.; cf. Poussin p. 311, n. 1.

<sup>3)</sup> The text from here down to kartavyam, I. 18 below omitted by the peyālam of B. p. 311.1.

<sup>4)</sup> avaranahetutvam marg ; v. infra.

<sup>5)</sup> asamanvāhāra occurs in Divyāvad; the present noun-form is new, though the verb is common in Buddh. Sk.

प्रतिवित्तप्तिः (1) हेतुप्रत्ययानामवैकल्यात् । यथा[103 क्ष]ग्रिक्पादानवैकल्याव व्य-स्ति । एवमेव कर्मक्तिश्रातितं विज्ञानवीतं तत्र तत्रोत्पत्त्यायतनप्रतिपन्धी मातुः कृती नामद्रपाङ्कर्मभिनिर्वर्तपति । म्रस्वामिकेषु धर्मेष्रममेषपरियक्षेष्रप्रत्यधिकेषाकाशसमेष् मापालज्ञणस्वभावेषु के्तुप्रत्यपानामवैकल्यात् ॥ तत्राध्यात्मिकः प्रतीत्यसमृत्पादः पञ्च-ह भिः कार् पीर्न प्रञ्यः ॥ कतमैः पञ्चभिः । न शाश्चततो नोच्हेरतो न संक्रान्तितः । परीत्तहेत्-तो विपुलफलाभिनिर्वृत्तितस्तत्मदृशानुप्रबन्धतश्चेति ॥ कवं न शाश्चततः । यस्मादन्ये मारणातिकाः स्कन्धा स्रन्य स्रीपपत्त्यंशिकाः । न तु य एव मार्णातिकाः स्कन्धास्त एवी-पपत्त्यंशिकाः स्कन्धा भीषि तु मार्गातिकाञ्च स्कन्धा निरुध्यमाना श्रीपपत्त्यंशिकाः स्कन्धांश्च प्राद्वर्भवति । स्रतो न शास्रततः ॥ कयं नोच्क्रेरतः। न च निर्हेदेषु स्कन्धेषु 10 श्रीपपत्त्यंशिकाः स्कन्धाः प्राद्धर्भवति नाप्यनिरुद्धेषु । श्रपि तु मार्गातिकाश्च स्कन्धा निम्नध्यसे मीपपत्त्यंशिकाम्य प्राहुर्भवत्ति । तुलाद्गडोन्नामावनामवत् । म्रतो नोच्हे्द्तः ॥ [कार्यं न संत्रात्तितः] । विसद्शात्सविनकापाद्धि संभागाः स्कन्धा जात्यत्तरे ४भिनि-

र्वर्तत्ते । स्रतो न संक्रासितः॥ [क्रषं परीतत्हेतुतो विपुलफलाभिनिवृत्तितः] परीतं कर्म

<sup>1)</sup> asti ca karmaphalam asti ca vijñaptir hetu° B.

<sup>2)</sup> So B., supported by Tib. (141. b. 5); evam ekakarma° A.

<sup>3)</sup> Here B. adds: evam ādhyātmikasya pratītyasamutpādasya pratyayopanibandho drastavyah, for which the Tib. has no equivalent. In the next sentence I have added ādhyātmikaḥ from B. confirmed by Tib. বৃদ্ধী (141. b. 7).

<sup>4) . . . 4)</sup> This passage is omitted by B., but rendered in the Tib. (142. a. 2).

<sup>5)</sup> pūrvanio B.

<sup>6)</sup> Inserted from B. and Tib. (RH). Sankranti 'transition' [of the pudgala from one world to another] gave its name to a Buddhistic school, according to Wassiljev 232 (256).

<sup>7)</sup> shabhā° A. My correction is founded on the Tib. (142 a.4) 취업'디'저정하다 and on the reading of B.: °yād visabhāgāh, which must be corrected similarly. ddhi and dvi are very easily confused in Nepalese MSS. The clause in M. runs: visadrçāķ sattvanikāyāķ sabhāgatāyām satyām jātim abhinirvartayati (°anti?).

<sup>8) . . . 8)</sup> Sic Tib. B.

तिमते । त्रिपुनः पातिविपानां जनुभूषते । यतः परित्तक्तुतो विपुलप्तां भिनिवृत्तिः ॥
[सार्च तत्साद्धानुप्रवन्धतः ।] यवा वेद्नीयं सर्ग त्रियते । तथा वेद्नोयो विपाद्यो जनुभूषते ।
यतस्तत्सद्धानुप्रवन्धतः । यदा वेद्नीयं सर्ग त्रियते । तथा वेद्नोयो विपाद्यो जनुभूषते ।
यतस्तत्सद्धानुप्रवन्धतः सिम्यक्प्रत्या सत्तनमितन्द्रीयं निर्दावि पैवावद्विपर्तत्मत्राः
सम्यक्प्रणीतमेवं पद्यानूतं सम्यक्प्रत्या सत्तनमितन्द्रीयं निर्दावि पैवावद्विपर्तत्मत्राः
तमभूतनकृत्वस्तं स्वानप्रतिचननावर्णां जिवनभयमञ्चर्यं ग्रिव्यान्ध्यान्यतो प्रयत्वनस्तु व्यक्तः प्रत्यतो अनात्मयः
सानुपर्यति । स न पूर्वति प्रतिगर्तते । पिननद्रनभूवनतोते अधन्याको स्वित्राभूवनतोतेअविन । सो न्वक्तभूवनतीतेअर्धान ॥ यपरात्तं वा पुनर्न प्रतिनर्रात । त्रित्तुत्पत्रं
वा पुनर्न प्रतिनर्रति । त्रि स्विद्याम्यनागतेअर्धान । सो नु भविष्यानिति । प्रत्युत्पत्रं
वा पुनर्न प्रतिमर्गते । त्रि स्विद्यद्विद् सर्व स्विद्दि । के सत्तः के भविष्या(१०३७)न इति ॥
यार्वरण्यन्तेअप्यक्तं । तत्र।विष्यात्यात्रणोपारानं च लेजवर्तनो अव्यवव्वेदः । संस्कारा

यापर्णभूनकेऽप्युक्तं।तत्राविकातृण्णोपारानं च लेजवर्णनो उच्यवच्हेरः। संस्कारा भवत नार्गवर्णनो उच्यवच्हेरः। परिजेषं डप्यवर्र्णनो उच्यवच्हेरः। यपि तु खलु पुन-

<sup>1)</sup> Sic M. B.

<sup>2)</sup> Here the quotation ends in B. In M., though the opening phrase of the next chapter (Ch. 17, p. 2135) contains a reminiscence of the following sentence, the quotation is only resumed at the end of the whole work (p. 2227). The following passage has been collated with a MS of the Madhy.-vritti (Cambr. Add. 1483) called M<sup>2</sup>.

<sup>3)</sup> ajicam nergicam A. with marginal gloss nerātmakam; but the Tib. has merely ਤੌਜ਼ੀ ਨੂੰ ਜ਼੍ਰੀ ਨੂੰ ਜ਼੍ਰੀ ਨੂੰ ਜ਼੍ਰੀ ਜ਼ਰੀ (142. a. 7) 'without life and bereft of life'; and our reading is confirmed by M (222 s).

<sup>4)</sup> So M.; the letters are nearly eaten away in our MS, but the Tib. 취업기계 makes the reading certain.

<sup>5) °</sup>tā 'sārato M2.

<sup>6)</sup> cuid A. hic et infra.

<sup>7)</sup> In the Tib. the question is somewhat extended, corresponding to the text of the Gälistamba as quoted in M. and M<sup>2</sup> (= Cambridge MS of Madhy-vr.) kra santah kva bharishyāmah | ayam satvah kuta āgatah sa itah cyutah [ityacyu<sup>o</sup> M.].

र्षडच्यते ऽविम्वाप्रत्ययाः संस्त्रारा इति । एषा पूर्वात्तिक्येपेता ॥ विज्ञानं यावदेदनेति । एषा प्रत्युत्पनापेता । तृष्णा यावद्वव इति । एषा ४परात्तिकापेता ४त ऊर्द्धमस्य प्रवृत्ति-रिति । पे ॥ तस्यैवं भवति । संयोगात्संस्मृतं प्रवर्तते । विसंयोगात्र प्रवर्तते । सामप्राः संस्कृतं प्रवर्तते । विसामय्या न प्रवर्तते । कृत वयमेवं वक्करोषड्र हं संस्कृतं विदिवाशस्य ५ संयोगस्यास्याद्य सामग्या व्यवच्छेरं कारिष्यामा । न चात्यत्रीपशमे सर्वसंस्काराणामधि-गमिष्यामः सत्तपरिपाचनतायै । इति ॥ इदं संतेपान्मोक्शोधनं ॥

॥ इति शिन्नासमुच्चये चित्तपरिकर्मपरिच्छेरो द्वादशमः॥ १५॥

#### XIII.

# स्मृत्युपस्थानपरिच्हेद्ः त्रयोद्शः ।

एवं कर्मणयचिताः स्मृत्युपस्यानान्यवतरेत् ॥ 10 तत्राश्नप्रस्तावेन कापस्मृत्युपस्थानमुक्तम् ॥

तदेव च भेरलेशेन धर्मसंगीतिसूत्रे अभिक्ति । पुनर्परं कुलपुत्र बोधिसव एवं काये स्मृतिमुपस्यापयति । म्रयं कायः पाद्पादाङ्ग्लिबङ्गोरुत्रिकोद्रनाभिपृष्ठवंशकृद्यपार्श्वपा-र्घकाकुरतकलाचीवार्द्धशयीवारुनुललाटशिरःकपालमात्रसमूरुः कर्मभवकारकोपचितो

<sup>1)</sup> A new form, but attested by the Tib. কুঁব্ শ্রী নম্বণ বেলুকানা (142. b. 5).

<sup>2)</sup> The present chapter follows the regular four-fold division of the subject; cf. Dh.-s. § 44 and to the authorities there quoted (p. 44) add the Pali sutta on the subject (Mahasatipatthana-s., Dighan. Nº 22; tr. Warren, 353 sq. = Majjh-n. № 10 (i. p. 55 ed. P.T.S).

<sup>3) °</sup>bhāpra° MS; Tib. মী'ব্রুন্'মনি'র্মুব্রাব্র্র্

<sup>4)</sup> The two following extracts occur also in Bodhic. tīkā IX. pp. 324-5.

<sup>5)</sup> kāyasm? B-ţ. (but see p. 401 note).

<sup>6)</sup> So MS.; pārṣukā (?) B-ţ.; cf. Poussin's note 7. The Tib. translates pārçvapārçvakā ইবার্নিবার বৃদ্ধান (143 a 4): 'rib and scapula'; but in the Buddh.

नानात्तेराशांवात्त्पवित्रात्त्पायात्त्रात्त्राणामावात्त्रात्त्राणामावात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्त्रात्ति । एवम्बङ्गद्रव्यसमूर्कः । तत्कोऽत्र कायः । तस्य प्रत्यवेत्तमाणस्यैवं भवति । यावाणसमो ४यं कायः । स व्याकाणवत् काये स्मृतिमुगस्वापयति । सर्वमेनदाकाणमिति पण्यति । तस्य कायपिश्वानव्हेतीर्न भूयः क्वचि- ६
तस्मृतिः प्रसर्ति । न विसर्ति । न प्रतिसर्तिति ॥

पुनक्तं । स्रयं कायो न पूर्वासादागतो । न परात्ते संस्रात्तो न पूर्वासापरात्तावस्थितो अन्यत्रासिद्ध[1010]पर्याससंभूतः कार्कावेदकरिक्तो नायसमध्ये प्रतिष्ठितनूलः । सस्वामिकः सममः । सपरिप्रकः (अधागतुकैक्यंवक्रियंविद्धयते काय इति देक् इति भोग इति स्राम्यय इति शरीरमिति कुणाप इति स्रायतनिति । स्रसारको ४वं कायो मातापि- 10 तृशोणितशुक्रसंभूतो ऽशुचिपूतिद्धर्भन्धस्वभावो रागद्देयमोक्भपविषादतस्कराकुलो नित्यं शतनपतनभेदनविकिर्णणविधन्सनधर्मा । नानाव्याधिशतसक्स्रनीत इति ॥

श्चार्यस्वचूटे अप्याक् । श्वनित्यो वतायं कायो अचिर्ह्यितको मर्णापर्यवसान इति ज्ञाता न कायकेतोर्वियमया जीवति । सारं चैवाइते । स त्रीणि साराण्याइते । कतमानि

Trigl. f. 33 b pārçulaḥ (m) is rendered  $\mathbb{S}^{\square \square}$  'rīb'. pārçulā as a fem. though irreg. in form is supported by the Pali phāsulā. But taking into account the similarity of çua and çu in MSS., pārçulā seems to me a probable reading, though Senart (Mhv. II. 520) appears to object to the byform pārçulā which is better attested.

<sup>1)</sup> avaso B-t.

<sup>2)</sup> This list differs somewhat from the similar series at 209 s supra. It begins and ends like the Pali list there cited, and like it consists of 32 numbers.

<sup>3) . . . 3)</sup> cf. 225. 4. supra.

<sup>4)</sup> vikaraņa MS.; but cf. Tib. ਜੂਲਾ ਹਨ ਹੈ (143. b. 5), and Divyav. 180. 23 and 281. 30 where the compound is closely similar.

<sup>5)</sup> So MS. Read rishamatayā (cf. Divy. 384.19)? Tib. ਕੈ'ਸਬ੍ਰ ਧਨੇ'ਕਲੋਂ ਕੈ'ਜ਼੍ਰੋੱ 'does not lead a life of inharmoniousness'.

त्रीणि । कायसारं भोगसारं जोवितसारं च । सो अनित्यः काय इति सर्वसवानां दासत्र
शिष्यविनभ्युपगम्य किङ्करणीयतीय उत्सुको भर्वात । स्रनित्यः काय इति सर्वकाय दोपवङ्कर्णाव्यक्तुक्नां न करोति । स्रनित्यः काय इति जोवितेनाश्चासप्राप्तो जीवितक्तोरिप

पापं कर्म न करोति । स्रनित्यः काय इति भोगेषु तृष्णाध्यत्रसानं न करोति । सर्वस्वप
रित्यागीव भत्रतोति ॥ पुनर्परं कुलपुत्र वोधिसवः काये कायानुदर्शनस्मृत्युपस्थानं भी
वपन् सर्वसवकार्यास्तत्र स्वकाय उपनिवद्माति । एवं चास्य भवति । सर्वसवकाया मया

वुद्धकायप्रतिष्ठानप्रतिष्ठिताः कर्तव्याः । यथा च तथागतकाये नाश्चवस् तथा स्वकायधर्म
तां प्रत्यवेत्तते । सो नाश्चवधर्मताकुशलः सर्वसवकायानिय तह्यसणानेव प्रजानाती
त्याद् ॥

10 वीर्त्तपरिपृच्कार्यामप्युक्तम् । यद्वतायं कायो उनुपूर्वसमुद्दागतो उनुपूर्वविनाशो पर्माणुसंचयः शुप्ति उन्नामावनामौ नवन्नणीनुखरीमकूपस्नावी वर्त्नमाकवदासोवियिनवासः ।
अज्ञातश्रेत्रः । मर्काटवन्मित्रहोको । कुमित्रविद्यसेवाद्नात्मकः । पोर्नायपाउवत्प्रकृतिद्वविद्यस्नाः । उद्सव्वद्वद्वद्वद्वत्पन्नभग्नविल्ञोनः । मर्रोचिवद्विप्रलम्भात्मकः । कद्लोविन्नभुद्यमानासार्कः । मायावद्वस्ननात्मकः । राज्ञवदाज्ञावक्रलः । शत्रुवद्वतारप्रेत्नी । चोर्वद्विश्वस15 नीयः । वध्यद्यातक्रवद्ननुवीतः । अमित्रवद्क्तियो । वधकवत् [104b] प्रज्ञाज्ञीवितातः

<sup>1)</sup> Senart, Mhv. i. 450.

<sup>2)</sup> 인적'권'는'정'인건' anudarçana (with falsa lect. °nā) is added in marg.

<sup>3)</sup> kāyo MS.

<sup>4)</sup> Cf. 34. 16 supra.

<sup>5)</sup> Cf. the navadrāro mahāvaņo of the verse cited in Mil. 74.16; navadrāra of the body is pre-Buddhistic.

<sup>6)</sup> The Tib. appears to have read ocatror markatao.

<sup>7) . . . 7)</sup> These two similes occur together at Dhammap. st. 170; cf. Buddhaghosa ad loc. (Fausb. p. 336).

<sup>8)</sup> mānushye kadalistanbhaniķsāre . . jalabudbudasannībhe Yājā. III. 8.

<sup>9)</sup> Read probably anunital Tib. (국기왕(조기고리) 그 'quite void of love' (144 b 7).

10

15

रायकरः ' शृत्ययागवदात्मिवर् क्तिः ' कुलालभागउवदेदनपर्यतः ' गूताउविद्यानग्युचिपरिपूर्णः ' मेर्कस्थालीवद्रषुचिस्रावी ॥ पे ॥ त्रणावद्यदृनासिक्ष्णुः ' शलयवत्तुदैनात्मकः '
शीर्षागृक्वतप्रतिसंस्त्रार्धार्यः । शोर्णायानपात्रवतप्रतिसंस्कार्याकः । श्रामकुम्भवय्यत्नानुपालयः ॥ पे ॥ नदीत्यवृत्तवच्चलाचलः ' मकानदीस्रोतोवन्मरणासमुद्रपर्यवसानः ' श्रागतुकागार्वत्सर्वद्वव्विन्वासः ' श्रनाव्रशालावद्यपरिगृक्तिः ' चार्कपालवद्वत्योचसाव्यः ॥ ६
पे ॥ वालरारकववत्मततपरिपालयः ॥

### पुनराकः ।

एवंविधं कायमचीत्रराणिं । द्वपागिमानी वक्त मन्यते यः ।
प्रज्ञायमानः स क् बालबुद्धिः विष्ठायदं यीति वक्निवचेताः ॥
प्यप्रकारं वक्तेऽस्य नासा । वक्तं कुगन्धं वक्ते सदा च ।
चिक्कीस्तयाहणीः किमिवच बन्तोः । कस्तत्र रागी वक्तमानता वा ॥
चक्रार्मादाय पद्या कि वालो । घृष्येद्यं यास्यति गुक्तभावम् ।
पाति तयं नैत्र तु गुक्तभावं वासस्य वुद्धिर्वितयाभिमाना ॥
एवं कि यः चीतमितर्मनुष्यः चीतं करिष्येऽक्निदं गरीरम् ।
मूद्धितं तीर्वणतागिषिकं याति तयं मृत्युवणाद्चीतम् ॥

<sup>1)</sup> See p 210, note 3.

<sup>2)</sup> Cf S Paul's σχόλοψ τῆ συρχὶ ΐνα . κολυφίζη 2 Cor. xii 7.

<sup>3)</sup> The Kūçikā on Pān. II 4.21 cites without explanation the forms anātha-sabhā and anāthaluṭī, which would seem to be analogous.

<sup>4)</sup> gāti MS.; but Tib. (144. b. 5) 🤫

<sup>5)</sup> Cf. B<sup>2</sup> and Apte s. v. cillana. चिपना occurs in Marathi in the sense of the 'gum' of the eyes; and the Chinese version of the sutra (as Mr. Watters tells me) speaks of 'bleared eyes' in this passage.

<sup>6)</sup> The original sutra, as Mr. Watters informs me from an examination of the Chinese version, passes at this point into prose, and gives a list of 44 ways of regarding the body.

तया प्रभङ्गरः। प्रस्रवन्बोधिसत्नेन कायः प्रत्यवेत्तितच्यो नव त्रणमुर्वैर्पावत् । म्रा-वासो बोधिसबेन कायः प्रत्यवेतितव्यः । ऋशीतिकिमिकुलसङ्ख्राणाम् ॥ पे ॥ पर्भोजनी बोधिसत्नेन कायः प्रत्यवेतितव्यः । वृक्षशृगालश्चिपिशताधिनां । यत्नेपमो बोधिसत्नेन कायः प्रत्यवेज्ञितव्यः । म्रस्थिस्नायुपस्नसंघातिविनिबदः । मस्वाधीनो वोधिमह्नेन कायः <sup>5</sup> प्रत्यवेत्तितव्यः म्रनपानसंभूतं इति विस्तरः॥

तत्रिव जोपं। वेदना स्मृत्युपस्यानं तु पया तावदार्यर्त्तचूडसूत्रे । इक् मुलपुत्र बोधि-सलो वेर्नासु वेर्नानुपश्यनास्मृत्युपस्थानं भावपन् वेरितसुखािश्रातेषु सलेषु महाकर्णा प्रतिलभते। एवं च प्रतिमंशितते। तत्मुखं पत्र वेदितं नास्ति म मर्वमववेदितप्रकृ।णाप वेद्नामु वेद्नास्मृत्युपस्यानं भावपति । वेदितनिरीधाय च सत्नानां संनाकुं संनक्षति। 10 श्रात्मना च वेदि[1054]तिनिरोधं नार्पयति । स यां कांचिद्देरनां वेद्यते तां सर्वां मक्तकरू-णापरिगृक्तीतां वेद्यते । स पदा सुखां वेदनां वेदयते तदा रागचरितेषु सत्वेषु नक्तकरूणां प्रतिलभते म्रात्मनम् रागान्भायं प्रतिज्ञकाति। यदा डुप्खां वेदनां वेदपते तदा देषचरितेषु सत्वेषु मक्। करूणां प्रतिलभते म्रात्मनम् दोषानुष्यं प्रनकाति । यदा उडव्वामुखां वेदनां मोक्चरितेषु मत्येषु मकाक रूषां प्रतिलयते । मात्मनम् मोकानुश्यं प्रतकाति । स सुखायां 16 वेदनायां नानुनीयते । ऋनुनयसमुद्धातं चार्जयति । इब्खायां वेदनायां न प्रतिकृन्यते प्रति-

<sup>1)</sup> This form is cited by B. & R. from [M.-] Vyutp. In Mhv. III. 338. 1 Senart prefers (cf. contra varr. lectt., p. 337 ad fin.) the form prabhanguna' comparing Pali pabhanguna (also ongu).

<sup>2)</sup> This indicates the passing over of fourteen similitudes (nos. 16-28) in the original list.

<sup>3)</sup> This similitude, which recalls the famous «man ist was man isst» is no. 32 only in the full list.

<sup>4)</sup> With this extract compare and contrast (in respect of Mahāyāna-teaching) M. Satipp. s. § 17 = Majjh. i. 59.

<sup>5)</sup> For the parasmaip. v. Mhv. II. 314.16.

<sup>6)</sup> 지키이거지, cf. Wassiljev p. 241 (265) n. 2 'propensity', as in Pali.

<sup>7) &#</sup>x27;Removal' as in Pali, M. Vyutp. 82.6.

<sup>8) °</sup>ārpyayati MS., a sec. m.

10

चसमुद्धातं चार्त्रपोति । म्रड्डष्वासुखायां वेदनायां नाविग्वागतो भवति । म्रविग्वासमुद्धातं चार्त्रयति । स यां कार्स्सिदेदनां वेत्ति सर्वां तामिनत्यवेदितां वेत्ति । सर्वां तां डब्बवेदितां वेत्ति । म्रवां तां चेत्ति । स सुखायां वेदनायामिनत्यवेदितो भवति । डब्बायां वेदनायां शल्यवेदितो भवति । म्रवां म्रव्हासुखायां वेदनायां शांत्रिवेदितो भवति । इति विष्टि यत्सुखं तद्नित्यं पहुष्वं सुखमेव तत् । यद्डब्बासुखं तद्नात्मकामित्याद ॥

म्रापात्तवमित्रित्रेष्ट्युक्तं । इप्ख्या वेदनया स्पृष्टः सर्वपायात्तयोषपत्रेषु सत्वेषु मङ्गिक्तान्त्रान्त्र्यात् ॥ ये ॥ भ्रीप तु खलु पुनर्तिनिवेशो वेदना परियक्ते वेदनोपादानं वेदनोपलम्भो वेदना विपर्यासो वेदना विकाल्यो वेदनेत्यादि ॥

धर्मसंगीतिसूत्रेऽप्युक्तं॥

र्त्ता करानुभवः प्रोक्तः । केनासावनुभूयते ।

वेद्को वेद्नाइन्यः पृवम्भूतो न विग्वते ॥

एवं स्मृतिकपस्येपा वेदनायां विचत्तगीः।

यया वोधिस्तया कोपा शासा गुद्धा प्रभास्वरा ॥

एतत्समासतो वेदनाहमृत्युपस्थानम् ॥

चित्तस्मृत्युपस्यानं तु पर्यार्यस्त्वकूरे । स एवं चित्तं परिगवेषते । कतरत्तु चित्तं । 15 राग्यित वा द्वष्यति वा मुक्सित वा । किमतीतमनागैतं प्रत्युत्पनं वेति । तत्र यद्तीतं

<sup>1)</sup> aryayati MS.; see below.

<sup>2)</sup> This clause is also quoted in Bodhic. tīkā (IX.) 336 3.

<sup>3)</sup> Cf. Bodhic.-t., ibid.

<sup>4)</sup> vedanā vedyā Bt.; but our reading is supported by the Tib. (145 b — 146). For vedanād (masc. or neutr.) comp. Mhv. III. 448. 18 (var. lect.) and the Pali vedanam.

<sup>5)</sup> svadhāvataļi Bţ.; but Tib. বিস্পাম্পা

<sup>6)</sup> This extract is quoted in Bodhic. tikā 398. s sqq. with the introductory phrase  $\bar{A}ryaratnak\bar{u}t\bar{a}dishv$  abhihitam, as if to mark a quotation from a sutra of the Ratnakūṭa-class, possibly the Ratnacūda. See p 235 note 1 below.

<sup>7)</sup> gavesho Bt.

<sup>8)</sup> cittam sarāgam ... sadosam ... samoham. M. Satipp.s. § 18; Majjh. i, 59 ad fin.

तत्त्तीणं । यदनागतं तद्संप्राप्तं । प्रत्युत्पन्नस्य स्थितिर्नास्ति । चित्तं कि नाश्यपं नाध्या-त्मं न बिर्ह्या नोभपमत्तरे पोपलभ्यते । चित्तं व्हि काश्यपाद्वपमनिदर्शनमप्रतिषमविज्ञप्ति कॅमप्रतिष्ठम[105b]निकेतं। चित्तं कि काश्यप सर्वबृहैर्न दृष्टं। न पश्यित न द्रह्यति यत्सर्वबद्धिनं दृष्टं । न पश्याति न हत्त्याति । कीद्शस्तस्य प्रचारो हृष्ट्यः । अन्यत्र वित-5 व्रपतितया संज्ञया धर्माः प्रवर्तत्ते । चित्तं क्ति काश्यप मायासदशमभूतपरिकल्पनया वि-विद्याम्पर्पति परिगृह्णाति ॥ ये ॥ चित्तं व्हि काश्यप नदीस्रोतःसदशमनवस्थितमुत्पन्नभ-ग्रविसीनं । चित्तं क् काश्यप दीपार्चिःसदशं केतुप्रत्ययतया प्रवर्तते । चित्तं कि काश्यप विख्तसद्शं तपाभङ्गानवस्थितम् । चित्तं क् काश्यपाकाशसदशमागतुकैः लोशैर्याला-श्यते । पे ॥ चित्तं व्हि काश्यप पापमित्रसदृशं सर्वडुष्खसंजननतया । पे । चित्तं व्हि काश्यप 10 मत्स्यबर्डिशतदृशं दुब्बे सुबत्तज्ञपा । तथा नीलमित्तकातदृशमशुची श्रुचितंज्ञपा। चित्तं क् काश्यप प्रत्यिधिकसदशं विविधकारणाकर्णातपा । चित्तं कि श्रोबोक्रार्णनसदशं सदा विवर्गवेषणतया । एवं चोर्सदशं सर्वमुशलमूलमुषणतया । चितं कि काश्यप ञ्चपारामं पतङ्गनेत्रसदशम् । चित्तं व्हि काश्यप शब्दारामं संघामभेरीसदशं। चित्तं व्हि काश्यप गन्धारामं वरारू इवाषुचिमध्ये । चित्तं रिः काश्यप रसारामं रद्यावजेषभोक्तृ 15 चेटीसदशं । चित्तं कि काश्यप स्पर्शारामं मितकोव तैलपात्रे । चित्तं कि काश्यप परिगवे-ष्यमाणं न लभ्यते। यन लभ्यते तन्नोपलभ्यते। यन्नोपलभ्यते तन्नेवातीतं नानागतं न प्रत्युत्पन्नं । यन्नैवातीतं नानागतं न प्रत्युत्पनं तत् त्र्यधसमितिकातं । यच्यधसमितिकातं तन्नेवास्ति न नास्तोत्यादि ॥

<sup>1) . . . 1)</sup> M. Vyutp. § 101. 51-58. 76.

<sup>2)</sup> opanatayā Bţ.

<sup>3)</sup> 줬'지' (re-)birth, as in Pali.

<sup>4)</sup> cf. Jaanacri ap. Sarvadarc. p. 15 (tr. Cowell p. 20).

<sup>5)</sup> kleçopakleçair upalipyate Bţ.

<sup>6)</sup> 취계기 (146. b. 4) Pali paccatthika 'enemy'.

<sup>7)</sup> cf. Mhv. I. 253 1-3.

<sup>8)</sup> See also the somewhat abbreviated quotation in Madhy-vr. 11. 17.

मार्यर त्यूडम्निश्च्यात् । में चित्तं परिगवेषमाणी नाध्यात्मं चित्तं ममनुषश्यति । न वन् रिक्धा चित्तं समनुषश्यति । न स्कन्धेषु चित्तं समनुषश्यति । न धातुषु चित्तं समनुषश्य-ति । नायतनेषु चित्तं समनुषश्यति । म चित्तमममनुषश्यिद्यत्तधारां पर्ययते । कुतः चित्त-स्योत्पत्तिरिति । तस्येवं भवति घालम्बने मति चित्तमुत्प्यति । तत्किमन्यरालम्बनम् । मय पर्वेवालम्बनं तरेव चित्तं । परि ताबर्ग्यरालम्बनमन्यि मते । तिद्वि चित्तता भविष्य- 5 ति । मय पर्वेवालम्बनं तरेव चित्तं । तत्कायं चित्तं चित्तं समनुषश्यति । न कि चित्तं चित्तं समनुषश्यति । तत्वया न तयेवामिधार्या (106a) मैवासिधार्ग शक्यते केतुम् । न तेनैवा-दुल्ययेण तरेवाङ्गल्ययं स्प्रष्टुं शक्यते । नैव चित्तेन तरेव चित्तं शक्यते द्रष्टुम् ॥ पे ॥ पुन-रणरं कुलपुत्र यद्वपहुतप्रदुतानविम्यतप्रचारस्य वानर्गार्गसरशस्य । पे । हत्रंगमचा-रिणो अगरीरस्य लघुपरिवर्तिनो विपयलोलम्य यडायतनगोचरस्यायरापर्मप्रयुक्तस्य 10 चित्तस्यावस्यानांनकायता अगरणमविगरिणां शनयेकायता अचित्तेप रयमुच्यते चित्तस्य स्मृ-तिरिति ॥

<sup>1)</sup> This passage is quoted in Bodhic. [ik.a p. 261, where the "ratnabhūta" of La V.-Poussin's transcript (v. note 3) should probably be corrected to "cūdā". Though similar in style, as we see from the foregoing extract, the Ratnakūţa and Ratnacūda are distinct works, and the latter is doubtless the same as the Ratnacūda pariprechā (cf. Abhidh -koça ap. Poussin I. c.), though here called by the Tib. That The should however be noted that Ratnakūta is not only the name of one or more sūtras, but also of the division or class of sūtras to which the Ratnacūda belongs (K. F. 212—14, 218, Nanjio 23, 23(47)).

<sup>2)</sup> staco Bt

<sup>3)</sup> As to the spelling of this difficult word I have decided, since our text is composed of elements varying in their origin, to follow the MS. in each passage. The Tib. equivalent is unvarying, viz. \[ \sqrt{2} \sqrt{3} \sqrt{3} \sqrt{3} \sqrt{4}. \] The MSS of the Mhv. give little help; see esp. I. 120. 10 and II. 260 is with the notes thereon. For the reading compare Tath \( \pi \) and \( \pi \) ya-s\( \pi \) transfer ap Madhy-vf. pp. 128-9. At p 129. 22 of that text read apparently: cram evalumbanatage cittam jvalati analambanatah camyati.

<sup>4)</sup> tadvio MS.; but cf. Bt. and Tib (147. a 6).

<sup>5)</sup> The Tib. (147. b. 1) preserves two further similes: of a river-current and of an oil-lamp.

<sup>6)</sup> So MS.; but Tib. श्रे'दर्शिय। इत्रायम्भ्रे'दर्शियः, as if from सर्पा. Cf. infra निःसर॰ 236,7.

मार्यात्तयमतिसूत्रेऽप्युक्तं । विठपनायां मया योगः करणीयः । इयं च चित्तधर्मता न विक्तितव्या। तत्र कतमा चित्तधर्मता। कतमा विठयना। मायोपमं चित्तमियमुच्यते चि-त्तधर्मता । यत्पुनः सर्वस्वं परित्यन्य सर्वबुद्धतेत्रपरिशुद्धे परिणामय[त]तिरायमुच्यते वि-ठपनेत्यादि ॥

#### धर्मस्मृत्यूपस्थानं तु ॥ 5

यद्या तावर्दत्राकः। धर्मे धर्मानुर्देशी विक्रु-बोधिसत्नो न कञ्चिद्धर्मे समुनपश्यति। यतो न बुद्धधर्मा यतो न बोधिः । यतो न मार्गी । यतो न निःसर्गा । स सर्वधर्मानिःसर-पामिति विदिला उनावर्षां नीम महाकरूणासमाधि समापयते। स सर्वधर्मेषु सर्वज्ञेषेषु च कृत्रिमसंज्ञां प्रतिलभते । निःस्तेशा एते धर्मा । नैते सस्तेशाः । तत्कस्य हैतोः । तथा 10 खेते नीतार्धे समवसर्ति । नास्ति क्लेशानां संचयो । न राशीभावः । न रागभावो न देष-भावो न मोक्भाव । एषामेव स्तेशानामवबोधाद्वोधिः। यत्स्वभावाय स्तेशास्तत्स्वभावा बोधिरित्येवं स्मृतिमुपस्थापपतीति॥

म्रार्यरत्नचूडे ४ ट्युक्तम् । इन्ह जुलपुत्र बोधिसत्तस्य धर्मे धर्मानुपश्यना स्मृत्युपस्थानेन विक्रत एवं भवति । धर्मा एवोत्पद्ममाना उत्पद्मते । धर्मा एव निरुध्यमाना निरु-15 ध्यते ॥ न पुनर्त्र किंग्रदात्मभावे सत्नी वा जीवो वा जनुर्वा पोषो वा पुरुषो वा पुरुलो वा मनुजो वा यो जायते वा जीर्यते वा व्यवते वोत्पखते वा । एषा धर्माणां धर्मता । यिः समुदानीयत्ते । समुदागच्किति । स्रव न समुदानीयते न समुदागच्किति । यादशाः समुदानी-

<sup>1)</sup> nīyam MS.

<sup>2)</sup> For atraiva; i. e. in the same sutra 377770N. The same passage is quoted in Bodhic. țīkā (IX.) 339. 8-11.

<sup>3) °</sup>ānupacyī Bt.

<sup>4)</sup> om. Bt.

<sup>5)</sup> pratilabhate Bt.

<sup>6)</sup> This form occurs in the similar enumeration at M. Vyutp. § 207.

यत्ते तादशाः समुद्गगाच्छ्ति कुणला वा ऽकुणला वा [1066] म्रेनिज्या वा । नास्ति धर्मा-गाां समुदानेता । न चाकेतुकानां धर्माणां काचिड्डत्पत्तिरित्यादि ॥

तत्रिवारः। स विवयहम्भीरानिष धर्मान्प्रत्यवेतमाणस्ता सर्वज्ञतावोधिचित्तानुस्मृति न विज्ञकृति॥

## मार्पललितविस्त्रसूत्रेज्युक्तम्।

Б

संस्कार् ग्रनित्य मधुवा मानकुम्भोपनभेदनात्नवाः । परकेलिकवाचितोपनाः पंागुनगरोपमता च कालिका ॥ संस्कार् प्रलोप धार्ममे वर्षकालि चलितं विलेपनं । नदिकूल इवी सवालुकं प्रत्ययाधीन स्वभावद्वर्बलाः ॥ संस्कार् प्रदीप मर्चिवत् विप्रज्तपति निरोधधर्मकाः । मनवस्थितमाकृतोपनाः पेनिपिश्ववद्सार्डर्वलाः ॥

10

<sup>1)</sup> I preserve the à of the MS. (cf. ămingya) though in Mhv. āninga and āningya occur as adj.

<sup>2)</sup> This extract has been collated with two Cambridge MSS, Add. 2195 (the oldest MS. known, called C) fol 86 b and Add. 2191 (D.) f. 83. c. It has also been compared with Foucaux's text (p. 158) and translation (p. 172), with the printed text (P.) p. 209. 2 and with the extracts in the Bodhic.-tika (Bt) 341.

<sup>3)</sup> Metre: Vaitūliya with the first syllable of the second pāda regarded as common (āmākāmbho, sāntāsāmsko).

<sup>4)</sup> So C. P. Leraka A. Tib. (118. b. 7) with which Foucaux's text agrees)  $\mathbb{R}^{\mathbb{N}}$ . Possibly the meaning is 'trick' or 'charm; 'la fortune empruntée à un autre' Foucaux

<sup>5)</sup> i. e. dharm' ime; cf. p. 47, n. 4.

<sup>6)</sup> lepane A. After the caesura ---- for the more usual ----. kalı tanca lepanam C.

<sup>7)</sup> So all the MSS.

<sup>8)</sup> Compare Bodhic. tīkā 341. 15 sqq. (cf. p. 402).

<sup>9)</sup> Scan phēna. The reading phalapinda in Mdhy.-vr. 205. s, 10 cited by Poussin p. 402 is erroneous; cf. M.-Vyutp. p. 43, n. 2. A similar corruption (phana°) is found also in C.

संस्कार निरीक् शुन्यकाः कदलीस्कन्धसमा निरीन्नर्तः। मापोपम चित्तमोक्ता बालोछापनरिक्त<u>म्</u>ष्टिवत् ॥ हेतुभि च प्रत्ययेभि वा सर्व संस्कार्गतं प्रवर्तते । बन्योन्यप्रतीत्यकेतुतः तिद्दं वालजनो न ब्ध्यते॥ यय मुञ्ज प्रतीत्य वल्बजं रुज़ु व्यापामबलेन वर्तिता। 5 घिटपस्न सचक्र वर्तते तेष्वेकेवाश् नास्ति वर्तना ॥ तय सर्वभवाङ्मवर्त<sup>(5)</sup>ने मन्ये।न्योपचयेन निःग्रिमता । एकेकशु तेष वर्तनी पूर्वापरात्ततो नोपलभ्यते ॥ वीतस्य मेतो पद्माङ्करो न च यो बीत स चैव मङ्करो । न च मन्य ततो न चैव तत् । एवमनुच्हेद् म्रशास्रत धर्मता ॥ 10

<sup>1)</sup> So A. a sec. manu, a reading greatly preferable to that of Raj. Mitra w(ith wh. C. agrees) or of Poussin, as it corresponds with the Tib. 지方기자 즉 aquand on l'examine».

<sup>2)</sup> See Poussin p. 341, n. 12. C.'s reading -uktā (for riktā or rktā) explains the origin of  $ulk\bar{a}$  in P.

<sup>3)</sup> So rightly (for metre) C.; for lengthened u (in finals, however) compare p. 216, n. 8 above.

<sup>4)</sup> So A; for var. lectt. cf. Bt. C. with P.

<sup>5)</sup> All the MSS. have ont (oint C. Bt.), here and below, as contrasted with onā above; cf. contra Poussin, p. 342, n. 2.

<sup>6)</sup> anyamanyopa C. P. Poussin's correction to oppacaya is not supported by the Tib., wh. has 출키지디.

<sup>7)</sup> So A. C.; cf. Poussin p. 342, n. 1. teshu P. D.

<sup>8) ---</sup> for --- (normally ---; see above); scan tato or read tata with C.; orantanta D. orantam P.

<sup>9)</sup> The two following stanzas and also the three (239.6-10) cakṣuç cao are marked for omission (but not obliterated) in the MS.(A.), and are accordingly omitted in the transcript. Possibly their exclusion was due to some reader of the Bodh.tīkā, where (with many others) they are omitted Their omission is however not sanctioned by our Tib. version (148. b. 5), which agrees throughout with Foucaux's Tib. text of the Lal.-v. As to an omission in the Tib., see below, p. 240.

<sup>10)</sup> sati syāt marg.

<sup>11)</sup> so vijasya A.

<sup>12)</sup> samkramas tu na cintyali marg.

<sup>13)</sup> All the texts of the Lal.-v. omit anya, and are otherwise corrupt. The

संस्कार् यविकप्रत्ययाः ते चे संस्कार् न सित तवतः ।
संस्कार् यविक चिविक शूट्य एते प्रकृती निरोक्ताः ॥
मुद्रात्प्रतिमुद्र दृश्यते गुद्रसंकाति न चोपलभ्यते ।
न च तत्र न चेव सीन्यतो एवं संस्कारिनुच्केर्णायताः ॥
चतुष्ठ प्रतात्य द्वेपनः चेतुं विज्ञानिक्तेपतायते ।
न च चतुष्य द्वानिष्मिनं द्वपसंक्षानि न चेव चतुषि ॥
निरात्म्यगुशींश धर्मिने ते पुनरात्मेति शुभाश काल्पनाः ।
विपर्ततगमदिकाल्पनं चतुर्वित्तान ततोपतायते ॥
विज्ञान निरोधसंभवं विज्ञ उत्पाद्वेयीयं विपश्यति ।
ध्रित्तान किरोधसंभवं विज्ञ उत्पाद्वेयीयं विपश्यति ।

10

5

Those reading of 1, is fully confirmed by the sen e, and by the Tib texts, which have: \(\frac{1}{2} \sqrt{1} \sqrt{1} \sqrt{1} \sqrt{2} \sqrt{1} \sqrt{2} \

<sup>1)</sup> le, le san el C. D. P.

<sup>2)</sup> So C; cett. (contra metrum) off.

<sup>5)</sup> So A. Bt. (3124) and Tib; all the Lal -v. texts are corrupt.

<sup>1)</sup> The reading of Be evalue samelara we)cheda çaçıntāh is metrical justifiable, but is unsupported by the Tib, which implies anuccho and a-çaçıo. If the above reading be accepted, we must read and some ētū(m) samelār' anū(c)ched' āçāçro. The reading of C. D. samelārānuo becomes thus the unmetrical correction of a scribe who did not understand the Pali-Prakritic clision

pratirūpatah sadā A.

<sup>6)</sup> cal shur MSS.

<sup>7) 1.</sup> e natrātnya-açubhāç ca (cf. Tib.) dharmā ime. dharmi ye C. D. P.

<sup>8)</sup> Scan të (---- for ---). For this reading (confirmed by Tib.), C. D. P. have na punaro.

<sup>9)</sup> na vijñāna virodho A.

<sup>10)</sup> vijnanotpadaº C. A.

<sup>11)</sup> akahangatam A.

<sup>12)</sup> So A., with Tib.; C. D. P. have the corruption yo vipo.

б

10

म्राणिं वैष [107a] चोत्तरारणिं कृत्तव्यायामत्रयेभि संगति । इति प्रत्ययतो ४ग्नि जायते जातु कृतुकार्प् लेयु निमध्यते ॥ म्रथ परिडत् कश्चि मार्गते कुत पर्मागत् कन्न पाति वा। विदिशो दिशि सर्व मार्गतो नै गतिनीप्यगतिश्च सभ्यते ॥ स्कन्धायतनानि धातवः तृष्णा श्रविष्णा इति कर्मप्रत्ययाः। सामिय तु सत्तमूचना सा चै पर्मार्थत् नोपलभ्यते ॥ कारठोष्ठ प्रतीत्य तालुकं जिन्ह परिवर्तिर्वितिं म्रतरा। न च कएठगता न तालुकैः म्रतीर केले तु नोपलभ्यते ॥ सामग्रिप्रतीत्यतश्च सा वाचमनबुद्धिवशेन निश्चरी। मनवाच ऋदश्यद्वपिणी बाह्यतोऽभ्यत्तरि नोपलभ्यते॥ उत्पारव्ययं विपश्यतो वाचमतद्योषस्वरस्य पणिउताः। द्गणिकां वर्शिकां तदीदशीं स्ववाचः प्रतियुतकोषमाः॥

<sup>1)...1)</sup> Accusatives governed by paçyati in last stanza; unless pratyayato is to be understood as equivalent to pratitya in the similar passage below (l. 7).

<sup>2)</sup> laghu C. P.; oghur Bt, corrected by Poussin to oghum. Cf. 216, n. 8.

<sup>3)</sup> yam for ayam; Tib. (both versions)  $\mathcal{A}^{\zeta}$   $\mathcal{A}^{\zeta}$  Poussin's yo =  $v\bar{a}yu$  seems far-fetched.

<sup>4)</sup> So A.; nāgati nāsya gatiç ca C.P Bt. The Tib. must have had some reading nāgatir (translated as if na āgatir) nāpi gatio.

<sup>5)</sup> avidyā ti Poussin, for metre; but trīshņā āvīo (----) is not more irregular for --- than ---- noted above. With vidyo compare advo at 195.16.

<sup>6)</sup> Poussin, omits this word for metre; but see last note.

<sup>7)</sup> At this point ends chapter XIII in our Tib. version; and also the citation from Lal.-v. in Bt.

<sup>8)</sup> avartti (omitted in defiance of metre by C. P.) apparently stands for avartate. Foucaux: 55' 'nait'.

<sup>9) °</sup>kas tu MSS. P.

<sup>10)</sup> B<sup>2</sup> quotes the meaning 'empty' for this. Foucaux's Tib. translator appears to have read kshaņikā-rasikām.

<sup>11)</sup> sarvārthā**ç** ca A.

Б

10

15

यव तिसी प्रतीत्य दार् च व्हस्तव्यायागत्रविभि संगतिम् ।
तुणवीणामुघीपकादिभिः शब्दो निष्यस्ते तद्वद्भवः ॥
यव पणिउतु वाश्चि गार्गते कुतो अवगागतु कुत्र याति वा ।
विदिशो दिण सर्वमार्गतः शब्दमनागमनं न सम्यते ॥
तव वेतुभि प्रत्यवेभि च सर्वसंस्वास्मतं प्रवर्तते ।
योगी पुन भूतद्र्णनात् जून्य संस्वास् निसीक् पश्यति ॥
स्वान्धायतनानि धाततः जून्ययध्यात्मिक प्रून्यवाक्यकाः ।
सत्रात्मविविक्तानाल्याः धर्माकाणस्वभावसन्तणाः ॥

लोकनाबच्याकर्गोऽप्युक्तम्॥

जून्या ग्रनानका धर्नाः नान किं परिष्ट्क्नि ।

प्रून्यता न द्वाचिद्वा न नागा नापि रात्तमाः ॥

मनुष्या वाजनुष्या वा सर्वे तु एष विकते ।

नाचा दि नागता प्रून्या नाचि नाग न विकते ॥

ग्रनामकाः सर्वे धर्माः नाचा तु परिदीपिताः ॥

यो दि स्वभावो नाचो वे न स दृष्टो न च श्रुतः ।

न चीत्पत्रो निरुद्धो वा सस्य नामेक् पृट्क्चि ॥

व्यवकार्वृतं नाम प्रज्ञित्तमिग्दिर्णता ।

रहाचित्रो स्वयं नामा रह्मोत्तमप्र उति ॥

॥ इति शितासगुञ्जेषे स्मृत्युपस्थानपरिच्हेदस्त्रपोदशः॥

<sup>1)</sup> ontra C. P. ontri A.

<sup>2)</sup> cf. note 21 supra.

<sup>3)</sup> satvā ritiktam anālayāh C. D. P; the Tib. (Foucaux, text 160. 13) implies a reading like ours, which must be understood: sarv' ātmat ivikt' anālayāh.

<sup>4)</sup> This quotation is not reproduced in the Tib. version, in which the Chapter ends at the point above noted. The work now cited is apparently not known, unless it be identical with the original of K. F. p. 256, no. 3

#### XIV.

# ग्रात्मगावपरिष्युद्धिः परिच्छेरश्रतुर्रशः ॥

उक्तानि स्मृत्युपस्थानानि । एवं योग्यचित्तो देशमु दिनु शेय[1071]स्य अगतो दुष्ख-मागरोद्धरणाभिनंत्रोध्युपायो च्योनेपर्यत्तित्रीकाल्यसर्वधर्मवशवर्तित्वापैव तु पुनः संवधर्म-६ शृन्यतानीवतरेत् । एवं कि पुद्रलश्रून्यता मिद्धा भवति । ततश्च हिन्नमूलत्वात् क्तेशा न समुद्दाचरित्त ॥

यवोक्तनार्यत्वागतगुन्धमूत्रे । तैयवापि नान जात्तमते वृत्तस्य मूलिक्वस्य सर्वशा-खा पत्रपलाजीः शुर्यात्त । स्वमेत्र जात्तमते सत्कायस्खुपजमात्सर्वक्रेशा उपशान्य-त्तोति ॥

10 प्र्यताभावनानुशंसास्त्रपर्वताः ॥

यया तात्रचन्द्रप्रदीपसूत्रे । सो ४सी शित ने जातु त्रशती सुगतानां । सोऽसी त्रूरून जातु इस्त्रिणां वशनेती ।

<sup>1...1)</sup> The Tib. (149.a.6) seems to imply a reading like yogyacittatay $\bar{a}$   $c\bar{a}n$ -yat $\bar{a}m$ , omitting the intervening and rather complicated phrase.

<sup>2)</sup> omā.

<sup>3)</sup> This passage is also quoted in the Bodhic.-tīkā (IX.) 317. 21 and Madhy.-Trtti 129. 7.

<sup>4)</sup> So A. The word is both neuter (as in Skt.: cf. Bodhic.-t., 1. c., note 8) and masc. in Pali.

<sup>5)</sup> Metre = 100-1 not identified, but corresponding with the first pada of Upasthitapracupita. As to the sutra see Taranatha, tr. Schiefner, p. 156.

<sup>6)</sup> sīkshāsu (?) marg. (gloss.).

<sup>7)</sup> Tib. 📆 'reject'. qu. correct trasyate?

मो असी सासनि प्रीति विन्दते सगतानां। योऽसी धर्मस्वभाव जानती सुप्रजात्ते ॥ सोऽसी नेक् चिरेण भेष्य[ते] दिपदेन्द्रः। सोऽसी वैग्वाभिपक् भेष्वते सुखदाता । सोऽसी उद्धरि शल्य सर्वशी डीविताना । 5 योऽसी धर्मस्वभाव ज्ञानती सुप्रज्ञातं॥ सोऽसी सात्तिवलेन उद्गतो नरचन्द्रः। सोर्की लोप्टकरएउ ताउितो न च कप्यो। सोध्सी क्रियति ग्रङ्गनद्वशी न च स्थो। योऽती धर्मस्वभाव ज्ञानती सप्रजात ॥ 10 नासी दुर्गतिषु पतिष्यती मनुव्यज्ञन । नित्यं लत्तर्पाधारि भेष्यती ग्राभद्रपः। पंचेंबो तस्य ग्रशिज्ञ भाविता इपि नित्यं । पुरतः सो सुगतान स्वास्यती स च शूर ' इत्यादि ॥

भगवत्यामप्युक्ता । पुनर्परं शारिपुत्र बोधिसत्नेन मक्तासत्नेन बुद्धकापं निष्पाद्पि- 15

<sup>1)</sup> So the MS. (which has been corrected here) against metre and sandhi. A short syllable such as ca has dropped out.

<sup>2)</sup> MS., as usual, dushkho.

<sup>3)</sup> kshubhī or kshusī MS The Tib., both here in and at the end of the previous line represents some form equivalent to kshubhyati — 오랫지지인된다.

<sup>4)</sup> i.e.nityam anutyanjana lalshaṇadhārī The Tib. has (149.b.4) | रेवेव्सापर रव्यक्तिसङ्खेरस्य प्रमास्त्र । ह्वार् (= nityaṃ)°.

<sup>5)</sup> And 'conspicuous' (149.b 5.). A derivative from V pac 'vyaktikarane' (Dhp.), a root not hitherto found uncompounded.

<sup>6)</sup> Compare the closely similar language of the extract from the Mahatī Prajūāpāramitā, f. 120a infra.

तुकामेन द्वात्रिंशन्मक्षपुरूषलत्तणान्यशितिं चानुच्यञ्जनानि प्रतिलब्धुकामेन सर्वत्र जा-तौ जातिस्मर्तां बोधिचिताविप्रणाशतां वोधिसत्तचर्याश्मंप्रमोपतां प्रतिलब्धुकामेन सर्वपापानत्रपापसक्षणान् विवर्जणितुकामेन सर्वबुढ्वोधिसत्तकल्याणिमत्राण्यारागिर्वितु-कामेन सर्वमार्मारकायिकदेवतानिर्जेतुकामेन सर्वावरणीयानि शोधियतुकामेन सर्वध-क मानावरणतां प्रतिलब्धुकामेन प्रज्ञापार्मितायां शिक्तितच्यं। पुनर्परं शारिपुत्र बोधिस-त्वेन मक्षासत्तेन ये दशसु दिनु वृद्धा भगवत्तस्तिष्ठति ते मे वर्ण भाषेर्[1084]ित्रति प्रज्ञा-पार्मितायां शिक्तितच्यं। पुनर्परं शारिपुत्र वोधिसत्तेन मक्षासत्तेनैकचित्तोत्पादेन पूर्व-स्यां दिश्चि गङ्गानदीवालुकोपमान् लोकधातून्समितिक्रामितुकामेन । ये। एवं सर्वदिनु प्रज्ञापार्मितायां शिक्तित्व्यमित्यायाति विस्तरः॥

तत्र यद्या निर्तिनान्य सर्वधर्माः ' कर्मफलसंबन्धाविरोधय निःस्वभावता च यद्यादृष्टसर्वधर्माविरोधयः ' तद्या पितृपुत्रसमागने दृष्धितम् । पश्चातुर्यं मक्त्रात पुरुषः
पर्स्पर्धायतनः ' म्रष्टाद्शमनञ्पविचारः । पश्चातुर्यं मक्त्रात पुरुष इति । न खलु पुनरेतज्ञक्तं । किं वैतत्प्रतीत्योक्तं पश्चिमे मक्त्रात घातवः । कतने पर् । तद्यया पृथिवीधातुर्द्धातुस्तेजोधातुर्वायुधातुराकाश्चधातुर्विज्ञानधातुश्च । इमे मक्त्रात पश्चातवः ॥ यावत्

पश्चिमानि मक्त्रात स्पर्शायतनानि । कतमानि पर् । चनुः स्पर्शायतनं द्वपाणां दर्शनाय ।

प्रोत्रं स्पर्शायतनं शब्दानां स्रवणाय । प्राणं स्पर्शायतनं गन्धारामाप्राणाय । जिल्हा स्पर्शायतनं रसानामास्वाद्नाय । कायस्पर्शायतनं स्प्रष्ट्व्यानां स्पर्शनाय । मनःस्पर्शायतनं धर्माणां विज्ञानाय । इमानि च मक्त्रात पर् स्पर्शायतनानि ॥ पे ॥ म्रष्टाद्शेमे मक्त्रात मनञ्चविचाराः । कतमे अष्टाद्श । इक् युक्षयञ्चतुषा द्वपाणि दृष्ट्वा सीननस्यदीर्मनस्योपेद्वास्थानी20 यान्युपविचरति । एवं स्रोत्रादिषु वाच्यं । तेन प्रत्येक्तिमिन्द्रियपद्वेन सीननस्यादित्रयाणां

<sup>1)</sup> cf. 30. n. 3 supra, also Senart, Mhv. III. 472. The Tib. has 리카지그 및'지' 'to give pleasure to'.

<sup>2)</sup> This passage is cited in Bodhic.-țīkā (B) 326 fin — 323.

<sup>3) ... 3)</sup> The readings of B. are defective throughout these clauses.

भेदा(है) छादश गनउपविचारा भवति । पे । वातमञ्ज मक्तराज्ञाध्यात्मिकः पृथिवीधातुः । यत्विश्वास्त्रहरूनम्याये अध्यातम् वाकखंदेवं खर्गतमुपात्तं।तत्पुनः कतमत्। तत्यया। केशा रोनाणि नखा इता इत्यादि । ययनुच्यते अध्यात्मिकः पृथिवीधातुः ॥ कतमञ्च मक्ताराज वालाः पृधिवीधातुः। पतिकाञ्चिद् वालां क्रक्खदतं खरुगतमन्पात्तमपम्च्यते वालाः पृथिवी-धातुः। तत्र मक्।राज्ञाध्यात्मिकाः पृथिवीधातुकृत्पच्चमानी न कुतिश्चिद्गमच्छिति निकृध्य- ६ मानो न द्वाचित्सेनिचयं गव्हति । भत्रति मक्त्राग्ञ स समयो (१०८४) यत्स्त्री मध्यात्ममक् स्त्रोति जलपपति । साव्यात्ममक् स्त्रोति कलपपिता विक्धी पुरुषं पुरुष इति कलप-यति । सा विरूधी पुरुष पुरुष इति कल्पियता संरक्ता सती विरूधी पुरुषेण सार्ध संयोगमाकाङ्कते । पुरुषा उप्यध्यातमं पुरुषा उस्मीति कल्पयतीति पूर्ववत् । तयोः संयोगा-बााडुया संयोगो भवति । संयोगप्रत्ययात्वालालां वायते । तत्र मक्त्रावा यद्य संकल्पो पद्य 10 संवाल्पविता । उभवनेतव संविक्ते । स्त्रियां स्त्री न संविक्ते । पुरुषे पुरुषो न संवि-क्ते । इति स्वसन्नसदूतः संजल्पो जातः । सो ४पि संगल्यास्वभावेन न संविक्ते । यद्या संवालपस्तवा संवोगो ४पि वाललमपि स्वभावेन न संविच्यते । यद्य स्वभावतो न संविच्यते तत्यार्यं वाकखरतं रानिपयति । रति दि नकारात्र संकल्पं ज्ञाता क्रकखरतं वैदितव्यं [पर्या] वाक्खरत्नमुत्पवागानं न कुतश्चिद्गगच्छ्ति । निर्ह्णध्यमानं न क्वचित्सैनिचपं गच्छ्- 15 तीति । भत्रति मङ्ग्राज समयो यर्गं कायः एमशानपर्यवसानो भत्रति । तस्य तत्ककखटलं संज्ञािखगानं निरुध्यमानं न पूर्वा दिशं गच्छति । न दक्तिणां । न पश्चिमां । नीत्ररां । नीर्घे । नाघो । न त् विदिशं गच्छति । एवं गक्।राज्ञाध्यात्मिकः पृष्ठिवीधातुर्द्रष्टव्यः।भवति मक्।-

<sup>1)</sup> supplied from B.

<sup>2)</sup> khakho Poussin, who compares the kharatvam of Paücakrama I. 61 and M. Vyutp. ci. 6. Ci. et Mhv. I. 339.16 (where both kakkhatatva and kharatva occur), Divy. 518.2 (khakkho) and Pali kakkhala (Dh.-sni § 648) In non-Buddhistic Sanskrit the word appears to occur only in Harsha-c. (Thomas, JRAS. '99. p. 494).

<sup>3)</sup> yaç ca samkalpate B.

<sup>4)</sup> omitted in A.

<sup>5) . . 5)</sup> This clause is omitted in B. and Tib.

राज स समये। यदाकाणीपूरे लोकसंनिवेशे बाह्यं विमानं मंतिष्ठते महार्वनयं। तन्नहा-रात याकखरवम्तपग्यमानं न कृतिशिद्गगच्छ्ति । चऋवाडमङ्गचऋवाडाः संतिष्ठते दृष्ठाः सारा एकवना वज्ञनयास्तेयानाये कव्ख्यत्वमृत्यत्वमानं न कुर्ताद्वद्गाच्छ्ति । सुनेर्वः पर्वतराज्ञानी गुगंधरा निनिधरा ईशाधारी धावत्कालपर्वताः सन्तिष्ठते । सर्वद्य त्रिसाक्-ः म्रनकामाक्त्रो लोकायानुः संतिष्टते । चनुर्शातिर्योजनमक्त्राण्युदेयेने । मध्ये चाष्टपरिष्ट यात्रनग्रतमक्त्रं मक्त्रपृथियो मंतिष्ठते । तर्षि मक्त्रात्त अञ्ख्यवं सनुर्गम्क्स् कुतिश्चि-रागच्छ्ति । भत्रति मङ्गातः स मगरो पदा ४वं लोकः संवर्तते । तर्देवं मङ्गपृथिवो (10%₃) ग्रांग्रना वा दत्त्वते अदिया ज्ञिग्यते वायुना वा विकार्यते । तस्या ग्राग्रना द्ख्यनानाया गिंपर्ति न प्रतापते तत्त्वा अपि नान मिर्गियो वा तैलस्य वा अग्रिना द्ख्यमानस्य न न-10 पिर्न ह्याँपेका प्रतागते र्वनेवास्याखिमाङ्ब्रमङ्गामाङ्ब्रापा लोकवातीर्गवना द्ख्मा-नाया नैत्र मांपर्न ङ्यिकाचित्रप्टा प्रतायते । र्वमिद्रलेवणविज्ञयबद्युना वैर्म्भवाता-भिक्तग्रवासवन्य्यिच्यां न किविद्वशिष्टं प्रवायत इति यवते। तत्र नकारात पृथिवी-धातोत्तत्वादो अप प्रत्यः व्यवे। अपि प्रत्य उत्पन्नो अपि पृथिबीयातुः स्वभावपूत्य । इति हि महाराज पृथिवीयानुः पृथिवीयानुवेन नोपलन्यते अन्यत्र व्यवकारात्। सी गी व्य-15 वक्ति न स्त्रो न पुरुषः । रुवर्नेवेनन्मकारात्र ययाभूनं सम्यकप्रत्तवा द्रष्टळे । तत्र कत-नी ४व्यातुः । वरिद्नस्मिन् वापि ४व्यातमं प्रत्यात्ममापः । घवातं । यत्वं स्नेन्छः । स्नेन्ट-गतं म्नेक्तं इयत्रमुपगतमुपातं ॥ तत्युनः कतमत्। तवाया। ग्रेषु स्वेदः विदः सिङ्गणकं

<sup>1)</sup> The exact form seems doubtful. See M.-Vyutp. § 194.5 and Minaer's crit. note ad loc. with the whole passage. Compare also Mhv. II. 300. 17-19 and Jat. VL 125. 13.

<sup>2)</sup> Mhv. L 196. 2.; Pali ubbedha.

<sup>3)</sup> can MS.

<sup>4)</sup> The form chārikā (from kshāra) occurs in Pali and at Mhv. IL 325. 9 (c.ashim chārikām rā) ubi varr. lectt. cchāyi rā, cchā īkā rā.

<sup>5)</sup> Divy. 105.25. The Pali form is Verambha (Jat. III. 255.6 or (si tera led.) cba (ibid. III. 484. 10, 21). Cf. J. P. T. S. 1884. p. 101.

<sup>6)</sup> Cf. 209. 9—11 supra.

वजा लसीका मन्ना मेर्: पित्तं शेष्मा पूप: जोणितं तीर् प्रस्नाव इत्यादिर्यमुच्यत्ते स्राध्या-तिगको उद्यातः। पे।। भवति मक्त्रागत स समयो यतिप्रय रष्टा उम्र प्रवर्तते। उद्येन चा-भ्याकृतस्य धर्मसंवेगेन वा ४श्रु प्रवर्तते । वातेन वा ४ति प्रस्यन्दते । यावत्स मकृ।राजा-च्यातुर्न कुतिश्चिदागच्छिति । भवति मक्तिराज्ञ स समयो यदाध्यात्मिको ४व्यातुः परिश्रु-ष्यति । स परिण्ष्यिक्तिस्थमानो न क्वाचिद्रच्कृति । पे । विवर्तमाने खलु पुनर्लोके सम- ह त्ताडु त्रियातपरला स्रधयनाः संतिष्ठत्ते सस्याय सर्धात्रतः । त्रिसाव्हस्रमक्।साक्सं लोक-धातं क्वादर्यात । यतः पञ्चात्तर्वात्पानीपाधीरी देवी वर्षात । एवं पञ्च गवप्रनेकी देवी वर्षति । पत्नाच्छिन्नधारः । पत्न स्यूलिबन्डचाः । तत इयं मक्तपृथिवी यावद्वसानानादुर-केन स्पृद्ध भवति । स मङ्ग्राज तावान्गङ्गिन्द्यात्कृत्पचमानो न कृतश्चिद्गगच्छति । भवति मन्त्रारात्र स समयो पर्ध लोकाः संवर्तते । संवर्तमाने खल् पुनर्लोको हितोपरीय सूर्य- 10 स्य प्राहर्भावो भवति । द्वितीवस्य सू(1091)र्यस्य लोके प्राहर्भावाहत्साः सर्राप्ति कुनव्यश शुर्धात । एवं तृतीयस्य गर्होत्सा गर्हानवः । चतुर्वस्थानवतप्त मर्हासरः सर्वेण सर्वमुच्छ-ष्यति । चतुर्वस्य सूर्यस्य प्राद्वर्भावान्मक्।समुद्रस्य योजनिवानप्युद्वं परिवारं पर्यादान ग-च्क्ति । दियोत्रनिकमपि त्रिचतुःपसद्शिवंशति-त्रिंशचल्लारिंशत्पसाशयोत्रनिकमपि पावश्वािर्णाचोत्रनसरुस्रमद्वानविष्ठिं भवति । याविद्तालनात्रं । पावन्कारुमात्रं । 15 षावद्रीष्पर्भात्रगुर्क्षमवर्षिष्टं भवति । भवति मराग्रात स समग्री पन्मकासमुद्रे पृथितपृथि-तान्यविष्टानि भवति । पे ॥ भवति मक्त्रारात स समयो यन्मक्तसमुद्रे उङ्गलिस्नेक्नाज्ञम-प्युद्वं नाविष्ठष्टं भवति । स मक्त्रात्रात्र तावानव्धात् निकृत्यमानी न क्विचेद्रव्कृति । पे । तस्य खल् पुनर्मक्राराज्ञाव्यातोत्रत्पादो ४पि प्रन्यः। व्ययोअपि प्रन्यः तिष्ठत्रपि सोऽव्यातुः

<sup>1)</sup> Name of a Naga in M. Vyutp. § 168.24. The other names seem not to occur.

<sup>2)</sup> This passage is closely related to Ang.-n. VII. Ixii. §§ 3—6 (PtIV. p. 100) Plurality of suns was a common notion from Vedic times onwards: cf. Rv. X. 88. 18 et al ap. B. R. s. v. sūrya Other parallels from Pali sources may be found in Minaev's article in Zap. IX. 213. 99.

<sup>3)</sup> The fluid in a finger-joint is probably meant. The Pali has angulipabla-muttam . . . udaham.

स्वभावष्रून्य इति क्ति मक्त्राताब्धातुर्ब्धातुवेनोपलभ्यते अन्यत्र व्यवकारमात्रात् । सो-अपि व्यवकारों न स्त्रों न पुरुषः पूर्ववत् ॥ ॰ ॥ श्राध्यात्मिकस्तेजोघातुः कतमः ॥ यत्कि-श्चिद्स्मिन्काये तेत्रस्तेज्ञोगतमूब्मगतमुपगत्तं । तत्पुनः कत्मत् । वेनायं काय म्रात-प्यते संतप्यते । येन वास्यासितपीतखादितानि सम्यक्सुखेन परिपाकं गच्छ्ति । यस्य ङ चीत्सर्वे । विश्वाङ्मि । विश्वास्त इति संख्यां गच्छ्ति ॥ पे ॥ बाख्यस्तेनोघातुः नतमः । यहास्य तेजस्तेजोगतमूप्मगतमुपगतमुपातं ' तत्पुनः कतमत् । यन्मनुष्या ऋरणीसक्गतेभ्यो गर्न-लसक्गतेभ्यो वा गोमपचूर्णेन वा कार्पासिपचुनावासमन्वेषत्ते पडत्पत्तं ग्रानमीप द्क्ति यामप्रदेशमपि दक्ति याबद्वीपं वा कलं तृणानां वा दावं वा कारुं वा याबद्दन्यीती-त्यादि । तत्र मकाराजाध्यात्मिकस्तेनोधातुकृत्पव्यते न जुतञ्चिद्गगच्छति निकृध्यमानो 10 न क्वाचित्संनिचयं गच्कृति । इति स्थभूता भवति भूता च प्रतिविगच्कृति स्वभावर् स्ति-बात् ॥ १॥ एवं पत्निश्चिद्दिमन्नापे वायुर्वायुगतं समुद्दीर्यातं । तत्युनः ऋतमत् । तबवा ऊर्धेगमा वायवो ४घोगमाः पार्श्वाष्ट्रयाः पृष्ठाष्ट्रयाः कुलिगमाः शस्त्रकाः [110 a] न्रकाः सूचकाः पिप्पलका वाताष्ठोला वातगुल्मा माम्रासप्रमासा मङ्गानुसारिणो वा-<sup>(6)</sup> पर्व इत्यादि । सन्ति बव्हिर्घा पूर्वे वायवो दत्तिणाः पश्चिमा उत्तरा वायवः सर्वसः ग्रर्वसः 15 परीत्ता मर्द्धता वापव इति । भत्रति मङ्ग्राज स समयो पन्मङ्गात्रायुस्त्रन्यः समुद्गगतः '

<sup>1)</sup> shmāgao MS., hic et infra.

<sup>2) &#</sup>x27;Excess' Tib. (153. b. 8) བྲསུ་རྡོན : cf. Mhv. II. 319. 21.

<sup>3)</sup> The original reading is indistinct. The middle syllable has been corrected in the margin to  $rd\bar{u}$ . The Tibetan has  $\bar{z}^{i}$  'grass'. garmut and garmud occur as plant-names, the former meaning also a kind of grass. garalam transpute occurs in Hemac.

<sup>4)</sup> Cf. sucibhir ita nistodah Suçr. Nid. I. 10 (on diseases from tata).

<sup>5) °</sup>tăsth° MS. See Suçr. Nid. I. 22. ashțhīlārad ghanam . . . unnatam ' vãtāshṭhīlām vijānīyād.

<sup>6)</sup> vāpaya MS.; but 즐겁기 Tib.

<sup>7)</sup> Divy. 227.4; cf. Ch. s. v. mahanto ad fin.

<sup>8)</sup> mahārājavāyusk° MS.; but the Tib. has simply 377373977 (154. a. 3).

वृत्तामानपि पातपति । कुञानपि पर्वतामानपि पातपति । पातपिता निरूपादानी विम-च्कृति । पं सताश्रीवर्षीर्णिकन वा विधर्मनेकेन वातानुवृत्तने वा पर्पेश्वत्ते । पावद्पगुच्यते वाल्ती वाव्धातः । तस्याप्यत्पत्तिः पूर्ववत् ॥०॥ ग्राध्यात्मिक ग्राकाणधातुः कतमः । य-त्यिक्तिन्द्रिस्यन्यापे अध्यातम् प्रत्यात्ममुष्यमतम्पात्तमावाश्वमतमिक्ताभ्यत्तर्सेष्याभूतं । यहकुरमस्पारेणीयं व्यङ्गान्सजोगितेन । तत्पुनः अतमत् । यद्दिमन् साये चतुः सुपिर्मा- 5 ति वा पावन्नुखं वा मुखदार् वा मण्डं वा नाएहनाद्या वा पेन चाभ्यवक्र्ति पत्र चाव-तिष्ठते । गेन चारवाणितचीतखादितास्त्रादितनधस्तात्प्रधरिति । स्वनुच्चत स्राध्यात्निक याकाशधातः। एवं वार्त्वेअपि यद्स्पटगस्पात्वीयं द्वयगतेनापनिगृहं सुपिर्भाविष्ट्हं ' यग्नुच्यते बाह्यः यात्राशधातुः ॥ भवति मङ्ग्रातः स समयो यत्वर्मप्रत्यपाद्यपतनानि प्राहर्भवत्ति तान्यात्राणधातं परिचार्यत्ति । तत्र संख्या भवत्याध्यात्मित्र ग्राकाणधात्रि- 10 ति । स न वातांत्राद्यगच्छति । भवति सनयो यहुए विभक्ति सर्वनावाणोभवति । तत्वस्य हेतोः । प्रतयो ज्ञाकाणधातः स्थिरो उचलः । तव्यया मद्गराज्ञासंस्कृतो निर्वाणधात्:] । एवनेवाकाशधातुः सर्वत्रानुगतो इष्टव्यः । तत्त्रवापि नाग मकाराज्ञ पुरूष उत्यत्ते देशे उर्पानं वा कुँठमं वा कूपं वा पुष्करिणी वा खानपेत् । तित्वा मन्यसे मरुाराज यत्तत्रा-बाशः सुतस्तद्।गतिमिति । म्रारू । न कुतिश्चिद्रगवन् । भगवानाक् । तत्ववापि नाम महा- 15 राज स पुरुषः पुनरेव तद्वद्यानं वा यावत्पुष्करिणीं वा पूर्वेत् । तत्कि मन्यसे मकाराज यत्तराकाणं द्याचिद्रतिर्गात । ग्राक् । न द्याचिद्रतं भगवन् । तत्कास्य केतोः । न न्ह्याका-

<sup>1)</sup> Tib. শ্রী'ষ্টা'ষ্ট' 'the lower part of the robe' probably the lower hem or corner cf. Ch. s. v. Lanno and Mahavagga viii. 11. 1.

<sup>2)</sup> bhastrādi marg. Tib. 🔠 'bellows'.

<sup>8) °</sup>tānair° MS.

<sup>4)</sup> The form cushira predominates in the MS.

<sup>5)</sup> cf. Divyāv., Index.

<sup>6)</sup> Tib. 25 'pond', a word used again for pushkariņīm:

श[110b]घातुर्गमने वा स्रागमने वा प्रत्युपस्थितः। न स्त्रोभावेन न पुरूषभावेन प्रत्युप-स्थितः। भगवानाक् । इति कि मकाराज बान्धाकाषाधातुरचलः । स्रविकारः। तत्कस्य क्तोः । श्रून्यो क्याकाशधातुराकाशधातुलेन । विरक्ति स्राकाशधातुराकाशधातुलेन । न पुरुषभावेन न स्त्रीभावेन प्रत्युपस्थितः । एवमेव पद्याभूतं सम्यकप्रज्ञया द्रष्टव्यं ॥ ॥ ५ तत्र कतमो विज्ञानधातुर्या चतुरिन्द्रियाधिपतेया। द्वपारम्बणप्रतिविज्ञाप्तः। पाविदिति कि मकाराज या काचिद्वर्णसंस्थानप्रतिविज्ञातिर्पमुच्यते चनुर्विज्ञानधातुः। पे। इति कि पा षडिन्द्रियाधिपतेषा षाद्विषयार्म्बणा विषयविज्ञातिर्यमुच्यते विज्ञानधातुः। स खलु पुनर्षं मङ्गराज विज्ञानधातुर्ने न्द्रियनिश्चितो न विषयेभ्य स्रागतो न मध्ये ऽसरस्थापी स नाष्यात्म बक्षिं नोभयमत्तरेण । स खलु पुनर्यं महाराज विज्ञानधातुर्वस्तु प्रतिवि-10 त्राच्य निरुद्धः । स उन्त्याद्यमानो न जुतश्चिदागव्कृति निरुध्यमानो न क्वाचिद्रव्कृति । तस्य खलु पुनर्विज्ञानधातोक्तत्पादोऽपि श्रून्यः । व्ययोऽपि श्रून्यः । उत्पन्नोऽपि विज्ञान-धातुः स्वभावश्रून्यः । इति मक्राराज्ञ विज्ञानधातुर्विज्ञानधातुर्वेनं श्रून्यो नीपलभ्यते उन्यत्र व्यवसारात् । सोऽपि व्यवसारो न स्त्रो न पुरुषः । एवमेतस्वयाभूतं सम्यकप्रज्ञपा द्रष्ट-च्यं ॥ तत्र मक्त्रात्रात्र कतमञ्चतुरायतन । यञ्चतुर्णा मक्त्रभूतानां प्रसादः । तस्त्रवा पृथिवी-15 धातोर्ब्धातोस्तेबोधातोर्वायुधातोर्घावत् । तत्र पृथिवीधातुप्रसाद्श्वतुरायतने नाब्धातुप्र-सादों न तेजोधातुप्रसादों न वायुधातुप्रसादश्चतुरायतनं । तत्कान्य हेतोः । न हि पृष्टिवी-धात्प्रसार्ः सस्यचिद्धर्मायतनं वा म्रायतनप्रतिलम्भेन वा प्रत्युपस्थितः। एवं यावन वा-युधातुप्रसादः कस्यचिद्धर्मस्यायतनं वा स्रायतनप्रतिलम्भेन वा प्रत्यपस्थितः। तत्कस्य

<sup>1)</sup> This expression denotes an abridgement of the text of the sutra quoted as reproduced in the Tib., examples of colour (yellow, red, piebald) and condition (tall, short, thick, thin) being there given.

<sup>2)</sup> The passage omitted is an analogous one respecting perception by the ear (Tib. 155. a. 4—6).

<sup>3)</sup> Tib. 55'4 'sphere', a usage not in lexx. SK. or Pali. But compare the parallel passage in Dh.-Sni. § 597: kataman tan rūpan cakkhāyatanam? yan cakkhum catunnam mahābhūtānam upādāya pasādo.

केतोः ' निश्चेष्टा क्रोते धर्मा निष्ठापारा निर्वाणसमा ' इति क् मकाराज एकेकतो धर्मान्म्-ग्यमाणान् चन्रावतनं नोपलभेते ४न्यत्र व्यवकारात्। तत्वास्य केतोः । शून्यो कि पृषिवी-धातुप्रसादः पृथिवोधातुप्रसादेन । यावच्छून्यो वायुधातुप्रसादो वायुधातुप्रसादेन । ये च धर्माः स्वभावेन श्रून्याः [111a] कस्तेषां प्रसादो वा तोभो वा । येषां न प्रसादो न तोभ उपलभ्यते । बाधं ते द्वपं द्रस्यति । इति कात्यत्ततपा चनुरायतनं प्रून्यं चनुरायतनस्वभा- ६ वेन तत्पूर्वात्ततो नोपलभ्यते ॥ ग्रपरात्ततोऽपि नोपलभ्यते। ग्रनागमनतां गमनतां चोपादा-य स्थानमप्यस्य नोपलभ्यते स्थभावविर्ष्हितवात् । यच स्थभावेन न संविग्वते । न तत् स्त्री न पुरुषः ' तेन का मन्यना । मन्यनी च नाम मक्त्राज्ञ मारगोचरः । स्रमन्यना बुद्ध-गोचरः। तत्कस्य केतोः । मन्यनाअपर्गतौ कि सर्वधर्माः। पे। तत्र मकाराज कतमच्छ्रो-त्रायतन । यञ्चतुर्णी मङ्गभूतानां प्रसादो । यावदिति हि मङ्गराज सर्वधर्मा विमोत्ताभिम्- 10 खा धर्मधातुनियता चाकाशधातुपर्यवसाना चप्राप्तिका घट्यवक्तारा घनभिलाप्या चनभि-लपनीयाः। यत्र मङ्ग्राज इन्द्रियाणि प्रतिङ्न्यते ते विषया इत्युच्यते। चत्रिः ह्रपे प्र-तिक्रयते तस्माद्र्याणि चतुर्विपया इत्युच्यते । एवं श्रोत्रं शब्देष्वित्यादि । तत्र चतू द्वपे प्रतिक्न्यत इति निपातः। प्रतिक्न्यना तेषां निर्दिष्टा। तथा क् चत् च्रेषेष् त्रिविधं नियततीति । अनुकूलेषु शुभवत्तवा । प्रतिकूलेषु प्रतियवत्तवा । नैवानुकूलेषु न प्रतिकू- 15 लेपूपेतवा । एवं मनो धर्मे घित्यादि । त इमे विषया मनोगोचरा इत्युच्यत्ते । स्रत्र क्ति मन-श्चरति । उपविचरति । तस्मान्मनोगोचरा इत्युच्यत्ते । यदेतन्मक्ताराज्ञ मनोऽप्रतिकूलेषु द्वेषेषन्नीतं चरति । तेनास्य राग उत्पग्वते । प्रतिकृत्वेषु द्वपेषु प्रतिकृतं चरति तेनास्य

<sup>1)</sup> bhyate MS.

<sup>2)</sup> Not in lexx., rendered ক্লিন'ইন্স'ইন্স' 'pride', or self-consciousness. The equivalent Pali mañānā is explained in Dh.-Sņi § 1116.

<sup>3)</sup> Compare passages like 221. 5-10 supra.

<sup>4)</sup> This has somewhat the appearance of a word coined for the occasion; perhaps like  $manyan\overline{a}$  above. For the meaning cf. the use of patihan in Dh.-Sni §§ 598 sqq.

<sup>5)</sup> Compound new to Skt., but cf. Pali upavicara, Dh.-Sni § 8.

द्वेष उत्पच्चते । नैवानुकूलेषु न प्रतिकूलेषु संमूष्टं चरति । तेनास्य मोक् उत्पचते । एवं शब्दादिश्वपि त्रिविधमार्म्बणमनुभवति पूर्ववत् ॥ तत्र मकार्तत मागोपमानीन्द्रिया-णि । स्वप्नोपमा विषयाः । तस्यथापि नाम मकाराज पुरूषः सुप्तः स्वप्नात्तरे जनपद्कल्या-एया स्त्रिया सार्धे परिचरेत्। स शिवतित्रवृद्धो जनपर्कल्या[1116]णी स्त्रियमनुस्मरेत्। 5 तित्कं मन्यसे मक्त्राज्ञ संविन्धते स्वप्नात्तरे जनपद्कल्याणी स्त्री । माक् । नी कींद्र भग-वन् । भगवानाक् । तत्किं मन्यसे मक्त्रातापि नु स पुरुषः पणिडतज्ञातीयो भन्नेत् । यः स्वप्नातरे जनपर्काल्याणी स्त्रियमनुस्मरेत् । तया वा सार्घे क्रीडितमभिनिवेशेत् । म्राङ् । नो कृदि भगवन् । तत्कास्य कृतोः । ऋत्यत्ततया कि भगवन् स्वप्नातरे जनपर्काल्याणी न ् संविद्यते नोपलभ्यते। कुतः पुनर्नया सार्घं परिचरणा। अन्यत्र योवदेव स पुरुषो वि-10 घातस्य ज्ञानयस्य भागी स्यात् । यस्तामभिनिविशेत्॥ भगवानाङ् । एवमेव मङ्गराज वालो अमुतवान् पृद्याजनञ्चनुषा द्वपाणि दृष्ट्वा सीमनस्यस्यानीयान्यभिनिविशेत्। सो-र्शभिनिविष्टः सम्मुनीयते रनुनीतः संर्ड्यते । संर्क्तो रागर्जं कर्नाभिसंस्करोति <sup>(१)</sup>त्रिविधं कार्येन चतुर्वियं वाचा त्रिवियं मनसा । तञ्च कर्माभितंस्कृतमादित एव झीर्ण निरुद्धं विगतं विपरिणतं न पूर्वी दिशं निम्नित्य तिष्ठति। न द्विणो न पश्चिमा नोत्तरां नींब 15 नाघो नानुविदिशं ' नेक् न तिर्यक् ' नोभयमत्तरा । तत्पुनः कालातरेण मर्णकालनमये प्रत्युपस्थिते । जीवितेन्द्रियनिर्धि श्रायुषः परिचयात्तत्मभागस्य कर्मणः जीणवाञ्चरम-

<sup>1)</sup> This expression, which recurs below (112 a), is rendered \( \frac{99393}{930} \) (156. b. 7). It seems to mean: cleast of all, in another case, would he.... Somewhat similar uses of yavat are given Mhv. Index, s. v.

<sup>2)</sup> For this whole simile cf. Mhv. III. 37—38, and the Bhadrakalpāvadāna (which has taken the text from the Mahāvastu. Cf. S. d'Oldenburg Buddhist Legends (Russian) pp. 19—20 and pp. 139—140 where a parallel from the Vikramodaya is adduced).

<sup>3)</sup> This passage is also quoted in Bodhic-t. (IX) pp. 308—9. Cf. Poussin's note 6, where Madhy-vr. p. 41 (Ch. vi. init.) is compared, doubtless an abridgement of the opening sentences of this extract.

<sup>4) . . 4)</sup> Poussin compares M. Vyutp. § 91.

<sup>5)</sup> upatishthate Bt.

विज्ञानस्य निरुध्यगानस्य मनस ग्रार्म्यणोभवति । तत्यथायि नाम ग्रियतिव्युद्धस्य जनपर्वात्याणोति [ननस ग्रीर्म्यणं भवति । इति] क्षि मक्तराज्ञ चर्मविज्ञानेनाधिपतिनी
तेन च कर्मणा ग्रार्म्यणेनीपपैत्यंगिक्रद्धयप्रत्यमं प्रथमविज्ञानमुत्पयते । यदि वा नर्केषु
यदि वा तिर्यग्योनी पदि वा पमलोके पदि वा ग्रासुरे वाणे यदि वा मनुष्येषु यदि वा द्वेषु ।
तस्य च प्रधमविज्ञानस्य ग्रीपपत्यंगिकस्य समनत्तर्गिकृदस्यानत्तरसभागा चित्तसंतिः ।
प्रवर्तते । पत्र विपाकस्य प्रतिसंवेदना प्रज्ञायते । तत्र पश्चर्मविज्ञानस्य निरोधस्तत्र च्युतिरिति संख्या गीव्हिति । यः [1124] प्रधमविज्ञानस्य प्राद्धभावस्तत्रोपपत्तिः । इति क्षि
गक्तराज न किष्वदर्गो अस्माद्योकात्परं लोकं गच्छति । च्युत्युपपत्ती च प्रज्ञायते ।
तत्र विद्यान्यनानं न कुतिश्चिद्यगच्छित । निरुध्यमानं न क्षचिद्रच्छित ।
कर्माप्युत्पय्यमानं न कुतिश्चिद्यगच्छित । निरुध्यमानं न क्षचिद्रच्छित । प्रथमविज्ञानमः 10
प्युत्पय्यमानं न कुतिश्चिद्यगच्छित । निरुध्यमानं च क्षचिद्रच्छित । प्रथमविज्ञानमः 10
प्युत्पय्यमानं न कुतिश्चिद्यगच्छित निरुध्यमानं च न क्षचिद्रच्छित । तत्यस्य कृतोः । स्थमविज्ञानं
प्रयत्पय्यमानं न गुतिश्चिद्यगच्छित निरुध्यमानं च न क्षचिद्रच्छित । तत्यस्य कृतोः । प्रथमविज्ञानं
प्रयम्विज्ञाने गृन्यं । च्युतिश्चुत्या ग्रून्या । उपपितिर्पयस्या ग्रून्या । वर्मणां चावन्ध्यता
प्रतीयते विपाकस्य च प्रतिमेवेद्ना न चात्र कश्चित्वर्ता न भोता अन्यत्र नामसंकेतात् ।

<sup>1)</sup> I supply these words from the Tib. (157. a. 5) which reads: 어디지 (ribuddhasya) 빗기원시기문지원 (janapadakalyāṇī) 기기원시기문 ('likeness to') 비기원 (manasaḥ?) 기원기시기본 기원 (janapadakalyāṇī) 기가연기보다 ('likeness to') 보기원 (manasaḥ?) 기원기시기본 기원기 (janapadakalyāṇī) 기원기시 (likeness to') 보기원 (manasaḥ?) 기원기시기본 기원기시 is the regular equivalent of ārambaṇa, as usually. I have left iti instead of any word more directly suggesting likeness, as I conjecture that the lacuna (common to A. and B.) arose through the recurrence of the syllables — īti ('Lālyāṇīti and 'bhavatīti hī).

<sup>2)</sup> M. Vyutp. cxv. 4, cxvi. 2.

<sup>3)</sup> cf. 226, 7-8 supra. °lam draya° MS.

<sup>4)</sup> okhyā bhavati Bt.

<sup>5)</sup> prajnāyate A; cf. B. p 309, Poussin's n. 6.

<sup>6)</sup> abādhyatā B; but Tib. ਨੜਕ'੍ਧ'ਮੋਨ੍'ਹਸ਼'ਮੋ'ਨ੍ਸੂਸ.

<sup>7)</sup> prajňāyo A.

तव्यवापि नाम मङ्ग्राज युक्त्यः सुप्तः स्वप्नात्तरे शत्रुणा सार्वे संयानवेत्। स शवितवि-वुडः । तमेवानुस्मरेत् । तिन्कं मन्यसे महाराज संविखते स्वप्नात्तरे धत्रः । धत्रणा वा सार्घ सयान इति । त्रावः । नो कीर् भगवन् । भगवानाकः । तत्कि नन्यसे नक्त्रासापि नु स पुरुषः परिद्रतज्ञातीयो भन्नेत् । योऽसौ स्वप्नासरे शत्रुनिभिनिर्विशेत् । शत्रुणा वा सार्वे 5 संग्राम । म्राक् । नो क्रीट् भगवन् । तत्कास्य केतोः । चत्यसतपा कि भगवन् स्त्रप्ने धत्रुने संविष्यते कुतः पुनस्तेन सार्वे संयामः । अन्यत्र यावदेव स युक्त्यो विवातस्य न्त्रनयस्य च भागो स्यात् यस्तमभिनिविशेत्। भगवानाङ्। एवनेव मङ्गराज वालो ज्युतवान् पृथाज-नद्यतुषा द्रपाणि दृष्ट्वा दीर्ननस्यास्यानीयान्यभिनिर्विशते अभिनिविष्टः संन्प्रतिकृत्यते। र्पातकृतः संतुर्व्यति । इप्टो दोपनं कर्माभिसंस्कारोतीति पूर्ववत्। तव्ययापि नाम नक्राराज 10 पुरुषः [1126] सुप्तः सुप्रातरे पिशाचेन परिपात्यमानो भीतः सेनोव्ह्नापव्यते । स श्रीव-तविबुहस्तं पिशाचं तं च संमोक्तमनुस्मरेत्। तत्किं मन्यसे मक्तरात संविवाते स्वप्ने वि-शावः समोक्ते वा । यावर्वमेव नकारात वालो अश्रुतवान् पृयग्तनग्रज्ञया ह्याणि दृष्ट्रा उ-पेतास्यानीयान्यभिनिविशते अभिनिविष्टः सन् मुक्ताति मूठो मोक्त नर्माभिन्नस्नर्गितीति पूर्ववत् । तत्ववापि नान महाराज पुरुषः सुप्तः स्वप्नालरे जनप्रकल्याण्या गापत्या 15 मधुरं गीतस्वरं मधुरं च तल्लीस्वरं च जृणुयात् । सा तेन गीतवादितेन परिचारयेत्। स शिवतिविवुद्धस्तर्वेव गीतवादितमनुस्मरेत् । तित्वा नन्यते नकारावापि नु स पुरुषः परिङ्गतज्ञातीयः स्वप्नासरे जनपर्कल्याएया गीतवारितमिनिविधेत्। बाक्। नी कीर्र भगवन् । भगवानाक् । तत्कस्य कितोः । म्रत्यसतया कि भगवन् स्वप्नासरे जनपद्वल्या-णी स्त्री न संविद्यते नोपलभ्यते । कुतः युनरस्या गीतवादितं । बन्यत्र वाबदेव स युक्षो

<sup>1) 37977977 &#</sup>x27;greatly desire'; cf. 252.10, where the Tib. is the same, and infra l. 17.

<sup>2)</sup> Correct to samgrāmayet ut supra; or supply a word like kuryলt. Tib. (157. b. 6) মেব্ৰম্ম

विघातस्य ज्ञागयस्य च भागी स्यात् । यस्तदिभिनिविजेत् । भगवानास् । एवमेव मक्ः राज वालो अमतवान् प्रयाजनः स्रोत्रेण शब्दान् स्रुता सीमनस्यस्थानीयान्यभिनिवि-शते । इति पूर्ववत् । रवं गन्धादिय त्रिधा त्रिधा वेदितव्यम् ॥ पे ॥ यत्र मक्त्रात मानमं निवेजांगतव्यं । निर्नामत्यक् सद्देवयास्य लोजस्य चत्रभविषं । उत्त्वा प्रदीप ग्रालोकगृतः । कूल नीस्तो र्घं । नावकः परिणायकः दैशिकः सार्ववादः । पुरो बर्ववं । मुक्तो गोचवेवमा- 5 स्रस्त याश्वासवेवं गर्रानर्वृतः गर्रानर्वागवेविगाते । पूर्वा हि वोक्रिक्तराव न प्रजावते हैश्चर्वाधिपत्यानामनभूप मानाना । इति हि मन्त्राहाज मावीपमानीन्द्रियाएय[118∞]त्प्ता-न्यतर्पणोयानि । स्वप्रोपना विषया यतर्पका यत्तिकराः ॥ म्रत्रानत्तपश्यक्रवार्तिनः बाबा स्वर्गाज्ञ पाँतते ताँस्मन्सराज्ञेः भौरैः परिवत रूवं पद्यते। तख्र अपि नाम महाराज र्सार्यर्मपुटो वा नवनीतुनपुटो वा तप्तापां वालकापानपनितिप्तीश्वसीद्ति । न संतिष्ठते । 10 एवमेव मदाराजानसपना मवर्ताद्ति न संतिष्ठते । यय राजा प्रियंकरो राजानगनसपन्न तयावसीद्सं । उपसंत्राम्येतद्वीचत् । विं वयं मक्तर्वात लोजस्य व्याकुर्पामः । विं रात्री उनत्तवजतः सुगापितिमिति । स ग्रान् । वक्तव्यं । महाराज्ञानत्तवजाश्चतुर्द्वीपेषु रा-द्यीएवर्षं कार्रावता ४वन्ध्यननीर्वताननुभूय सर्वह्रमाकालफलतां सर्वेतपद्रवप्रसिव्धिसर्व-सत्राबन्ध्यमनोर्यतां गन्धोद्बावर्षं व्हिरणयवर्षं सुवर्णवर्षं सर्वेषयबर्णावर्षं चानुभूष चतुरो 15 मक्।ह्रीपानध्यावसिता प्रकारवार्धासनमाक्रम्यातीच्क्या न मुक्तो ब्त्त एव कामैः कालगत इति । एवं त्वं मक्तराज्ञ व्याकुर्वा इत्येवमुक्ता च राजा उनलपणाः कालमकार्पीत् । पे॥ त-

<sup>1)</sup> tam MS.

<sup>2)</sup> 저렇지 'limit'; cf. Senart, Mhv. i. 472.

<sup>3)</sup> sic MS.

<sup>4)</sup> See note to f. 117 b. below. Tib. \$\vec{\pi}{2}\vec{\sigma}\vec{\sigma}{\sigma}' (159 a) 'interrupted flow'.

<sup>5)</sup> mumulto or guyulto MS. Tib. (159 b 2) 역출 기자 교육 기자 시작 지수 (?)' 'not free from great desire'. The Tib. is also uncertain, as the last word may be 직수 .

स्मात्तर्क्ति नकाराज मर्राचिकायामुद्कस्वभावो नाभूव भविष्यति न चैतर्क्ति विष्यते। एवमेव मकाराज द्वपवेदनासंज्ञा संस्कार्विज्ञनां स्वभावो नाभूव भविष्यति न चैतर्क्ति वि-ष्यत इत्यादि॥

पुनर्ष्युक्तं। एतावचितत् ज्ञेयम्। यद्वतं संवृतिः परमार्थयः। तच्च भगवता श्रूयतः ५ सुदष्टं सुविद्तं सुसान्नात्कृतं। तेन संस्वत्तं इत्युच्यते। तत्र संवृतिर्ज्ञोकप्रचार्तस्त्रवाग-तेन दष्टा। यः पुनः परमार्थः सो उनिभलाष्यः। [1186] झनाज्ञेयो उविज्ञेयो उदेशितो उप-काशितो यावद्क्रियो यावत्र लाभो नालाभो न सुखं न दुष्खं न यशो नायशः। न द्वपं ना-द्वपमित्यादि॥

तत्र जिनेन जगस्य कृतेन

ात्र जिनेन जगस्य कृतेन

संवृति देशित लोकव्हिताय।

येन जगत्सुगतस्य सकाशे

संजनयोरू प्रसादसुखार्थे॥

संवृति प्रज्ञमयी नर्गसंकः

षञ्जतयो भीषा सलगणानां।

ात्र नर्गतिर्थ तथेव (च) प्रेतान्

श्रामुर्काय नरांश्च महेश्च॥

नीचकुलांस्तय उच्चकुलांश्च

श्राध्वकुलांश्च दरिद्रकुलांश्चेत्यादि॥

<sup>1) °</sup>năbhūn° MS.

<sup>2)</sup> This passage is twice cited in Bodhic. - tika (IX.) pp. 246 and 380.

<sup>3)</sup> To EA. Cf. Wass. 321 (293): «die Hulle, durch welche hindurch man die eigentlichen Kennzeichen des Gegenstandes wiederfindet». See Nagarjuna ap. Namas.-tīkā ap. Minaev, Rech. p. 226 n. 1, and Bodhic. IX. 2 with tīkā (Poussin p. 244. 10).

<sup>4) ...</sup> for ...) narakagatīç ca B (p. 380.14).

<sup>5)</sup> omitted in A.

पुनक्योक्तं। बातग एप धर्मा यो भगवता व्याकृतो ४नुत्तराणां सम्यकसंत्रोधौ। विं ह्रापमुत वेदना श्राको श्चित्तंत्ता उताको संस्वारा श्चव विज्ञानं भगवता व्याकृतमनुत्तराणां सम्यक्तंत्रोधाविति। तेपामेतदभूत्। न ह्रापं यावित्र विज्ञानं भगवता व्याकृतमनुत्तराणां सम्यक्तंत्रोधौ। तत्क्रस्य केतोः। श्चनुत्पादो कि ह्रपमनुत्पादो वोधिः। तत्क्रव्यमनुत्पादो ४नुत्पाद्मिभसंबुध्यते। एवं पाविद्यतानम्॥ पे॥ तद्वेयमनुष्यान्यमानेषु सर्वधर्मेषु कातमो ६ ४त्र बुद्धः। वातना वोधिः। वातनो वोधिमवः। वातनद्याक्तरणान्। श्रृन्यं कि ह्रपं ह्रपेणा पाविद्यानं॥ पे॥ गावदेव व्यवकारमात्रगेतन्। नामधेयमात्रं संकेतनात्रं संवृतिमात्रं प्रज्ञित्तमात्रं। नालमत्र पणिडतेरिभिनिवेश उत्पाद्यितव्य इति॥

तवात्रेत्राङ्कः । निर्माणार्तयो देवा यवा वयं भगवन् । भगवतो भाषितस्वार्धमात्रा-नीमः । मर्वधर्मा भूतकोटिर्नत्तकोटिर्नावरणकोटिर्प्रतिष्ठितकोटिरित्वादि ॥ सर्वधर्मा १० भगवन् वोधिः । स्वभावविर्गित्ता वोह्नव्याः । यत्तण यानत्तर्याणयपि वोधिः । तत्कस्य केतोः । यप्रकृतिका कि भगवन् वोधिर्प्रकृतिकानि च पत्तीनत्तर्याणि । तेनोच्यते यान-त्तर्याणि वोधिरिति । तथा विक्स्यते भगवन् ये वेचित् परिनिर्वातुकामाः । तत्कस्य केतोः । यदि कवित्तंसार्प्रात्य(1110)को भवेत् । स निर्वाणं पर्येपत इति ॥

पुनकृतं । भूनकोटिशित भगवन् यद्वतं निर्माणशितिभिर्देवेस्तत्र वयं भूतमिष नोप- 15 लभामके । विं पुनरस्य कोटिम् । तत्वास्य केतोः । यो कि वाश्विद्वगवन् भूतमुपलभते । कोटिमिष स तम्योपलभते द्वेये चानी चरतीति ॥

तवात्रेव सर्वापतित्रद्यणा जास्ता स्तुतः॥

सुपिति पय नरः सुधारिभृतः शतरसभोजनभुज्ञिनो च तृप्तः । न पि च सुध न भोजनं न सत्तः सुपिन पष्टैव निरुष्ट सर्वधर्माः ॥

20

<sup>1)</sup> yārat denoting omission.

<sup>2)</sup> Cf. 17 20-18.7 supra.

<sup>3)</sup> Metre: Pushpitagra.

<sup>4)</sup> The MS. has the regular but unmetrical napi . . . kshudha.

भणि नर् पढने मनोत्तवाचं प्रिषु भवती न च संक्रमोऽस्ति वाचं। न च वचन न चास्य रुक्त वाचानुपराभसे न च तत्र संश्रायोऽस्ति॥ भ्राणित यय मनोत्त बीणशब्दं मधुर न चास्ति स्वभावतः स शब्दः। तय इमि विद्व स्वान्ध प्रेतनाणों न लगति भाव स्वभावतः सुमेधाः ॥ पे ॥ पव नरु इरु गङ्कणब्द श्रुवा विन्शति विद्व कुती व प्राडमूतः। 5 न च लगति स्वगाव मून्यभावं तव तय दृष्टे नरेन्द्र सर्वधर्माः॥ वय नरु इक् भोतनं प्रणीतं विन्णति बङ्गणुं सिद्धमस्वभावन् । गय रसु तय ते उड़ ततस्वभावास्तव वय दृष्ट मक्चि सर्वधर्माः॥ यय नक् इन्ह इन्ह्रयेष्टि दृष्ट्रा विम्जति मञ्जूज् निःस्वभाव श्रन्यम् । विन्गत् यय पछि ते उद्ग शून्यास्तय लग दष्ट मक्चि सर्वधर्माः ॥ 10 पुर्वी यय ग्रङ्गणो विभन्न नगरु स्वभावतु नामते। न लब्धम् । यय नगर् तयाङ्ग मर्त्रशून्यास्तय वय दष्ट नरेन्द्र सर्वधर्माः। म्दित यय नरामें मुक्त भेरी कुर्व जनेति स्वभावणून्यणब्दा । स्वक् य[व] तव तेऽङ तत्स्वभावं तव वय दृष्ट मक्पिं सर्वधर्माः ॥

<sup>1)</sup> odurbho MS., contra metrum.

<sup>2)</sup> shii MS.; but see below.

<sup>3)</sup> angaço bhāgaças marg.

<sup>4)</sup> 乌美乌 = indrāyudha 'rainhow'.

চ) gandharva [-pura] marg. 'mirage'; but Tib. renders simply মুন্টেইনিট্রনি

<sup>6)</sup> The Tib. (161. a. 5) has  $\sqrt[3]{3}\sqrt[3]{3}\sqrt[3]{3}\sqrt[3]{3}$  for the joy of men' which suggests a reading narāṇā (for narāṇāṇ, ņ mistaken for g); or can narāga stand for nararāga?

<sup>7)</sup> MS. svarupatatha here and svarupathata here and svarupatha tatha below but Tib. \(\beta\_1 \begin{aligned} \frac{1}{2} \begin{aligned} \frac{1}{2} \end{aligned} \begin{aligned} \frac{1}{2} \begin{

5

10

क्नतु यय नर्स्य तां कि भेरीं प्रतिषु न विकाति नापि स्नेक्धातुः।
विनृगतु भेरींचे तेऽद्म तत्स्वभावास्तव वय दृष्ट नरेन्द्र सर्वधर्माः॥
क्ततु यय नर्स्य तां कि भेरी स्वरू न स नन्यति रामपामि लोकम्।
स्वरू यय तय तेऽद्म तत्स्वभावाः [1146] तय वय दृष्ट नरेन्द्र सर्वधर्माः॥
क्ततु यय नर्स्य तस्य भेर्या न पि स्वरू ग्रद्धणु नापि स स्वतस्रः।
स्वरू यय तय ते ऽद्म तत्स्वभावास्तय वय दृष्ट मक्पि सर्वधर्माः॥
पुनश्चोक्तं।

सत्वीरम्बणनायकेन वाविता निज्ञी शुभाभावना । सत्वश्चास्य विभावितः सुविद्ति निःसत सर्वे वगत् । तेत्रैवं दिपद्तिनी यवासुपी निःसंगया मानसः । तेन ता सुगतं विभावितमति पूज्ञेन पूजारिक्न् ॥ इब्छं चासुर्गता द्वादिशिगतं नैवं परीद्व्यते ।

<sup>1)</sup> Both our Tib. version (161 a. 6) and the Chinese translation of the Pitiputi as amagama here add another verse, which Mr. Watters renders, from the latter source. (when a man strikes a drum, the sound does not come from the ten regions [Tib. [3]]], and vanishing does not go to those regions . . .»

<sup>2)</sup> These words are unmetrical, possibly the reading was vimreatu na ça 'nor could it reflect'. Mr. Watters renders the Chinese. 'The drum has no feeling of hatred or affection, it does not analyse the nature of the causal circumstances'. The Tib. does not reproduce this stanza.

<sup>3)</sup> angatu MS.

<sup>4)</sup> Metre. Çärdülayıkridita.

<sup>5)</sup> So the MS. With dagaddaga compare 155 a. infra and the verse-passage in Dagabhūmīçvara, Ch. VIII sub fin. (Camb. Add. 867 f. 97 b. 7.) The Tib. must have read something like. duhkham... Sugato daga daga gato... na pagyati (?).

सतेषू करूणा च नाम भणिता देवीतिदेव तथा।
एवं भी जिनपुङ्गवा जिनमतं श्रज्ञात वार्यावेतः।
तेन तां दिपदीतमा नर्यराः पूजेम पूजारिक्ष्म् ॥
सितानैव न दुप्खं शाक्रामुनिना वस्यापनीतं दुखं।
जातास्ते मुद्तिगद्य कृष्टमनती अर्तीद्य तैर्नेगिद्ताः॥
एवं वुद्धनयं श्रचित्तियनयं वायावती जानतो।
तिस्मात्। पूजिय तां नराण प्रवरं प्रायेम प्राप्तं पत्तं॥
कायः कायविवार्जितेन मुनिना नातादिती मार्गतां।
नैवं ते स्मृतिनापका न भाणता नैव प्रमुष्टा स्मृतिः।
उक्तं ची सुगतेन भावपित्रमाः कायं गता भावनाः।
एवं वुद्धनयं विद्त्व सुगता पूजा कृता ताविनः॥
भावेषः श्रम्यं विषश्यनमीयं मार्ग दुखा शास्त्वे।

<sup>1)</sup> Cf. Kern, Saddh.-P. p. xxv.

<sup>2)</sup> yādhā(?)taraḥ MS. But the Tib. version of this line ends  $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$  Comparing this with the ending of the version of L 6 below  $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$  . I have restored yāthāvataḥ ('exactly', Morris in J.P.T.S. 1889, p. 203; — not hitherto found in Skt.). This must be preceded (acc. to the Tib.) by some tense-form of Vjūā. If ojūāta is genuine, it may be taken as an aorist (?) and the preceding nasalized vowel scanned long. Cf. buddhanayam below, and several instances in the Bhadracarīpraṇidhāna (f. 131. b infra).

<sup>3)</sup> i. e. satrānā(m)sva. So I understand the Tib.: 'no pain is given by Çakyamuni to beings, who indeed takes pain away from them'. MS.: satro naiva, with the following three aksharas obliterated and doubtful.

<sup>4)</sup> I have supplied this, for the metre, from the Tib.  $\frac{1}{2}$  Therefore.

<sup>5)</sup> omām..gatām MS. The Tib. renders the phrase: The Sugata has said: 'meditation directed towards the body leads to [further] meditation' (161. b. 5). Cf. Ch. s. v. satipaṭṭhāna. -pathima is not quoted.

<sup>6)</sup> Cf. Mhy. I. 129. 10. dukhā apparently for duhkhānām.

शात्तास्ते भगवन् सवासैनेमला येकी जगत् क्तिश्यते । शनवशाय विपश्येना न च मला सर्वेऽति भून्या मुने । ग्रस्मिन्देवगणा न काङ्ग द्वाचना पूजेतु तां नायका । इत्यादि ॥

पुनरुक्तं । शून्यं क् चनुश्चनुःस्वभावेन । यस्य च धर्मस्य स्वभावो न विकाते सोऽवस्तुवाः । योऽवस्तुवाः सो उपिर्शनिष्यवाः यो उपिर्शनिष्यवाः स नीत्पयते न निरुध्यते । पे ॥ ठ
पश्चिष्यप्यधम् नीपलभ्यते न तद्मनुर्निन्द्रयं वावं तस्य व्यवक्षरो द्वेयः । तत्ववापि नाम
रिक्तमुष्टिरलीवाः । यावदेव नाममात्रं नो तु खलु परमा[1150]र्वतो रिक्तमुपलभ्यते न
मुष्टिः । एवं चतुश्चेन्द्रियं च रिक्ते मुष्टिसरणगलीवानसदूनं तुच्क्ं मृपानीपधर्मे वालोपलापनं गूर्खसंगोद्धनम् गावदेव नाममात्रम् ॥

पुनर्त्रिवारः।

10

स्वप्रात्तरे गक्तवृष्टिरास्रवाणा प्रवंतना । दर्शिता ते गक्तवीर यास्रवीत्पत्तिपणिउताः ॥ स्वप्रे पद्या गिर्शेक्ट्री दष्टस्ते द्रास्रवत्तपः । दर्शितः सर्ववित्तानां सर्वदर्शिवनी ऽस्तु ते ॥

म्ब्रीय च हुमें बिन्नर्रानेन भगवान्पृष्टः प्रत्याकः । यहर्ततः प्रून्यतां च व्याकर्षाः 16 चाप्यक् न नानामि । स्याव्यदि किंचिद्वृत्यं न भवे जिनेनास्य व्याकर्षाम् ॥ किंकार्षाः । तथा किः किंवतं भवेत्ततस्यके भावे । कूटस्यनिर्विकारः । न तस्य वृद्धिनं परिकाषाः । न किया न च कार्षाम् । यतस्यभावपून्यमाद्र्णमण्डले सुपरिष्कृते संदश्यते प्रतिविन

<sup>1)</sup> Apparently, 'impurities connected with desire'.

<sup>2)</sup> Cf. Pugg. Paññ p. 61 § 26.

<sup>3)</sup> Cf. Bhadiakalpav., Ch XXIX (d'Oldenburg pp. 43-47 and 80, with ieff. to Avadānakalpal. [ii. p. 319, ed B. Ind ] Divy., Mhv., and to Schiefner-Ralston, Tibetan Tales pp. 44-74). Cf. also Bkah-hgyur, Mdo XII. 6.

5

म्त्रम् । तथैत्र हुम जानीक्षीनान् धर्मान् । स्रतिकारं धर्मधातुमिनां च पूजां हुमाङ्खिग्रिति-चार्यसि । सङ्क्षो निर्रोक्त्यं पूजां । कतमे अविकारिणो उङ्गाः ॥

यद्पि च निरोक्तलं क्रियां च न जानने नया प्रोक्तं। शकराङ्ग संनिपातं निरीन्नु शकरस्य चैत्र क्रियां॥ कर्न च ने श्राख्यातं कर्ता न विचते देशमु दिन्नु। वातिरितादिव तरोर्पया कि निवर्तते बङ्गिः॥ न च नामृतो न च तम्बेत्यति इतायनं च यज्ञने। न निवर्तते बङ्गिस्तयैव कर्मस्य कर्तारः॥

वर्षेषि बर्मे न च संचय पुण्यस्य कि विवाते 'सुचिर्तस्य मनुद्गगनद्य । वोधिस्त-10 स्यापि प्रृणु क्रमस्त ते । यथा भणीत मनुद्याणामायुःपरिमाणे वर्षप्रते बोविन् 'न चास्ति वर्षपुञ्जो । श्रयमपि समुद्गगमस्तद्वदिति ॥

भगवत्यानप्युक्तं। कि युनरायुज्यन् सुभूते उत्यन्नो धर्म उत्यवते उतानुत्यनः। सुभू-तिराक्। नाक्नायुज्यन् शारियुत्र उत्यनस्य धर्मस्योत्यितिनिच्छा। १५५)नि न चानुत्यन-स्योति॥

<sup>1) °</sup>jānīmā° MS.; but Tib. 우리그드클리

<sup>2)</sup> I have endeavoured to correct this corrupt passage (originally mentical?) in accordance with the Tib. agantu niriksu was the reading in the second clause. Tib. Walth [37] [37] (162 b. 1).

<sup>3)</sup> The metre of these stanzas would seem to be a variety of Arra. If the text be correct, the final extra syllable at end of the line is in the alternate lines omitted and there are further licenses as to the sandhi and scansion of the vowel  $\epsilon$ .

omitted and there are turiner necesses as to the sentent and detween estagation 4) ma MS. The line is unmetrical, and doubtful; the words between estagation and tathaira are not represented in the Tib.

The Tib. renders the remainder of the quotation also as if metrical.

<sup>6)</sup> The reading of this clause is very doubtful; the Tib. has simply 7 3 7 75.

<sup>17 29 3 39</sup> hunc in modern fac ut rite audies. kramanta for kramatah?

धर्मसंगीत्यागप्युत्तं । तेयता तयतिति कुलापुत्र शून्यताया एतर्धित्रचनं । सा च शून्यता नोत्पत्वते न निरुध्यते । याङ् । यखेवं धर्माः शून्या उत्ता भगवता तस्मात्सर्वधर्मा
नोत्पत्त्वते न निरोत्स्यते । निरारम्भो बोधिसवः । याङ् । एवमेव कुलपुत्र तथा पयाभिमंबुध्यते सर्वधर्मा नेत्वकत्ते न निरुध्यते । याङ् । यद्देनड्वतं भगवता । संस्कृता धर्मा
उत्पत्वते निरुध्यते चेत्यस्य तथागतभाषितस्य को अभिप्रायः । याङ् । उत्पाद्निरोधाभि- ६
निविष्टः गुल्यात्र लोगसंनिवेणः । तत्र तथागतो मङ्कार्कार्गणको लोकस्योत्त्वात्तंपद्पिरस्वार्यार्थे व्यवक्षर्थणाड्कत्वानुत्यकत्ते निरुध्यते चेति । न चात्र वस्यचिद्वर्मस्योत्पादो न
निरोध इति ॥

पुनर्त्रिचोक्तं। तत्र गगर्थशन्द्रियुन रणित श्रोत्रं । जब्देषु । यावन्मनोधर्मेषु न रणित । स्मां। तत्र नार्य चत्र्त्रियुन रणित । संमर्गाभावात् । न कि चन्द्रिपेण संस्थते । यावत्र 10 गनोधर्मेण संस्थते । यत्र संमृथ्यते तद्य रणित । ग्रिहितोयस्य भगवन् धर्मस्य रणि नास्ति । ग्रिहितीयास्य भगवन्तर्वधर्माः परस्यरं न द्यानित न विद्यानित । न कल्पयित न विकलप्पति । न संभवित न विशंभवित । न क्लियते न वर्षते । न रज्यति । न विर्ध्यति । न संमर्शत न विशंभवित । न क्लियते न वर्षते । न रज्यति । न विर्ध्यति । न संमर्शत न परिनिर्वात्ति निते कस्यचित् । नियां क्रिशत् । निते भगवन् धर्मा उद्यित्ते न संन्यित्व न व्यवद्ययते । एवगक् भगवन् द्यानाम्यवमवव्यव्ये । यद्य्यक् भगवने 15 वद्याने । एवनक् व्यवद्यानीति । यावतनानामेष विक्रारः । न च भगवन्नायतः नानामेष्र भवति । ग्रम्माक्षेप विकार् इति । यो क्षेत्रं द्यानाति स न केनचित्सार्द्धं विवन्दित । यद्य विवद्ति तक्क्रमणधर्मननुसर्तोति । तथा धर्मर्शनं (1164) बुहर्णनं सर्वस-

<sup>1)</sup> This passage is cited also in Bodhic,-tīkā (IX.) 377.16

<sup>2)</sup> Dh.-sui § 1085. sambhrtā Bt here, and below utpādanisedhābhinwo, both unsupported by Tib The same applies to ninālambo just before (377 19).

<sup>3)</sup> osya trāsao Bt

<sup>4)</sup> Punctuation suggested by the Tib (163 a. 3), which is more expanded here (cf. 93, n. 1), and probably implies a somewhat different text.

<sup>5)</sup> Only allowed as a neuter (in Skt. and Pali) in the derived sense of 'battle'. The marginal corrector would have us read the (probably inadmissible) form rananam

त्नर्शिनं सर्वसत्नक्तुप्रत्ययद्र्शनं प्रून्यतार्र्शनं प्रून्यतार्र्शनमर्र्शनं । ग्रर्शनं भगवन्सर्वध-र्माणां द्र्शनं सम्यार्ग्शनमिति ॥

वायमनधिष्ठाना संवृतिर्युक्ता । कथं पुनर्युक्ता । यथाऽसति स्थाणी पुरुषभात्तिः। अस्य पुनः शून्यतायादिनः पर्मार्थतः स्थाणुः सिन्दो यदाश्रयात्पुरुषभात्तिः स्याद् । श्रमू-ह ला एव च मर्थधर्मास्तवतो मूलानुपपत्तेः॥

तथा चोक्तगार्यचिमलको िर्तानिर्देश । अभूतपरिकलपस्य कि मूलं। आह्। विपर्य-स्ता तंता मूलं। याहः। विपर्यस्तायाः तंत्तायाः कि मूलं। यप्रतिष्ठानं मूलं। याहः। यप्र-तिष्ठायाः कि मूलं। याहः। यन्मञ्जुष्यीर्प्रतिष्ठानं न तस्य किञ्चिन्मूलमिति च्यप्रतिष्ठा-नमूलप्रतिष्ठिताः सर्वधर्मा इति॥

10 इयं समाप्ततः प्रज्ञापार्गिता चित्तषुद्धार्थिना भाविषतव्या । भाविषत्वा च ल्लोशियुर-णानुजलोन भवितव्यं ' न स्वगृरुपूरेण ॥

यथोत्तानार्यधर्मसंगीतिसूत्रे । न श्रून्यतात्रारी लोक्यर्मः संक्रियते उत्तिश्चितत्तात् । न स लागेन संक्र्य्याति । ग्रलाभेन न विमना भन्नति । यद्याता न विस्मयते उपश्वसा न संकुष्यिति । निन्द्या नावली पति । प्रशंसपा नानुनीयते । सुखेन न रुव्यते दुब्खेन न विरुव्यते । ग्री क्षेत्रं लोक्यंमर्न संक्रियते स श्रून्यतां ज्ञानीत इति ॥ तथा श्रून्यतात्रादिनो न क्काचिर्नुगाने न विर्णाः । यिस्मन्रव्येत तन्द्र्ल्यमेव ज्ञानीते । श्रून्यमेव पश्यति । नासौ श्रून्यतां ज्ञानीते यः क्काचिर्द्रमें स्थाते वा विरुद्धते वा तथा नासौ श्रून्यतां ज्ञानीते यः क्काचित्सार्द्धं विवादं वा कुर्यात्व्यानेव ज्ञानीते तन्द्र्ल्यमेव पश्यतीत्यादि ॥

एतत्संत्रेपाचित्रशोधनम् ॥

<sup>1)</sup> See reff. at p. 6, n. 5, and add I-tsing (Chavannes 'Mémoire' pp. 170-1), where we find the work along with the Saddharmapundarīka, 'psalmodié... jusqu'à mille fois'.

<sup>2) &#</sup>x27;shrink' from fear (Jūt.-m. p. 21.4) or shame (B.R. s. v. samkoca).

<sup>3)</sup> cf. 100. n. 8 supra, where the Tib. has the same equivalent.

येथेवनिष पर्निविशुिंदर्धनि सित । इक् पर्चवीपायसँक्तिष्टस्य कल्याणितत्राः वसादितस्य वा संतेपेण तावत्नुज (११६७) यहां कृत्वा जीव्रं चित्तशुिंदर्भवित । यात्मवः क्रमान-पराचन्नात्यामे अन्योर्ग्लगात्मसबद्धिः । सा चैतद्भ्यामात्सुवारं प्रकीयत इति पर्मीर्वगात्मावन्ना चेवं भावनीया ॥

पिंद् सत्री पिंद् स्तान्धाः सगता सर्वधा स्थिता ।

एवास्य क्ति परात्मत्रं विरुद्धं संभवेत् वार्थं ॥

विनासम्बन्धपयेतद्वाचर्रस्येत्र देक्तिः ।

धनादिवालपनाभ्यासातिकानभ्यासस्ये डप्करम् ॥

एवनभ्यानवश्यत्रे तुल्ये वास्मात्मुखोद्दयम् ।

पर्मीर्वनुत्त्वयं स्वमुखायान्यदिप्यते ॥

विसामणिर्ययोक्ताधा सिंता मीर्वकेतवः ।

न तुं में मीर्वात्सीव्यमिक्तिय जनदुर्भमात् ॥

तस्मात्मवात्तरे यद्दूत्तमत्सर्मानिनः ।

घात्मत्रोक्वत्रतो वृत्तिर्भावयेतद्विपर्यम् ॥

घात्मत्रो वद्धमानोभ्यं स्तुतिनिन्द्विसेवतः ।

वर्धते नार्कवर्णात्मेकानर्कविद्धवत् ॥

<sup>1)</sup> Dh.-s. § 91.

<sup>2)</sup> cf. Bodhic. VI. 14.

<sup>3)</sup> içyati MS.; Tıb. ÞŢŢ̈̈̀¸Ţ' (164. b. 4)

<sup>4)</sup> na tvā 'me MS

<sup>5)</sup> new in this metaphorical sense, i. c. excitation, as of fire by oil.

<sup>6) °</sup>ça se° MS Tib. त्य्रायायते हुंवा द्वा में भेषा

5

10

15

परः किल नियं प्रीत इत्ययं ने नित्यनः ॥
परः किल नियं प्रीत इत्ययं ने नितयनः ॥
ततुष्टीव नन प्रीतिः सामान्ये न सदारस्तु सा ।
तत्सुखेन न चेत्कार्यं तेन तुष्टेन कि मन ॥
क्षित्रं निव्या कि कि ने परकीयया ।
न मे परेण तुष्टेन कः ये सौष्यमिक्ताप्त्रिप ॥
एवं ज्ञाता प्रकातव्या कल्पना निर्विवन्यना ।
प्रकारितिनन्दा सत्कारा एवं ज्ञेपाद्य निष्पलाः ॥
न धर्मी नापुरारोग्यं न वलं वन्द्नादिभिः ।
पद्व इत्प्रास्यमानस्य विकारिरन्यकायिकैः ॥
कृष्टस्याय विषयस्य लाभालाभी समोद्यी ।
विवर्श्य निष्पलं तस्माद्भवेयं शैलमानसः ॥

संस्तवत्यागाञ्च शीधं चित्तविषु हिर्भवति । इति ॥ तत्रापि चित्यते ।

निमित्तोद्धक्तंभूता प्रत्यभिन्ना पुनः पुनः । उत्पाद्यत्यनुनयं जायते प्रतिषोऽप्यतः ॥ प्रतिष्ठानुनयौ यस्य तस्य पापनवारितम् । स्रभ्याष्ट्यानानि चित्राणि मात्सर्वे चेर्ष्यया सक् ॥

<sup>1)</sup> This st. occurs at Bodhic. VI. 94. with varr. lectt. sa mām stautīty asambho and ity etat prītikāraņam. But the Tib. rendering of the last passage

<sup>2) =</sup> Bodhic., VI. 95 a.

<sup>3)</sup> This word, of which I find no equiv. in the Tib., confirms the conj. of Cowell & Neil at Divy. 17.11 ('mock').

5

10

लागादिवागता नान इत्याचावर्तते वक्क । तस्नात्मर्वप्रयत्नेन संस्तवं प्र(117)क्रेन्सुनिः ॥ सादश्यादन्यद्प्येतद्वीरिस्रोतोवदीत्यते । तदेवेद्गिति थाल्या तत्ने तिष्ठाम्यतो वलात् ॥ प्रवस्तु चेतत्मादश्यं डब्खं च वनिष्यति । प्रकं चेतन्न सर्वं च न चिरान भविष्यति । इति ॥

म्रात्मभावपरिष्र्विद्यातुर्दशः परिच्छेदः॥ ॥

XV.

## भोगपुणपर्श्रादः पत्रदशः परिच्हेदः ॥

भितासमुज्ञपस्यात्मशुद्धानतरं भोगशुद्धिः संचयाभावात् । पृथगिक् लेखितीं ।

भोगगृहिं च ज्ञानीयात्सम्यगाजीवशोधनात्॥

पयोक्तमार्थीयपरिपृच्छापाम् । इक् गृद्धपते गृर्क्ष वोधिसत्तो धर्मेण भोगान्पर्येवते नाधर्मेण । संनेन न विषमेण । सम्यगात्रीवो भवति न विषमात्रीव इति ॥

मार्परत्नमेघेऽप्युक्तं । न बोधिसत्नो दायकं दानपति दष्ट्वेर्पाययमार्चपति । कयं नेर्पा-ययमार्चपति । न शनैर्मन्दं मन्दं स्नामानुत्तिवपति न नितिपति युगमात्रप्रेतिकाया सत्रिश्च- 15

<sup>1)</sup> varā MS.

<sup>2)...2)</sup> These introductory clauses are wanting in Tib.

<sup>3)</sup> See Lal.-v. 230.17 for yugamātrapreksin and compare the passage generally. For preksikā see 52 18.

स्तप्रेतिकया अनानोगप्रेतिकया । एवं कायकुर्ह्ननं न करोति । क्यं वाकुर्ह्ननं न करोति । न वोधिसत्तो लानहितोलीमिन्दानं मन्द्रभाणी मृह्रभाणी न प्रियमाणी भवति । नानुवर्तनवचनानि निष्टीर्यति । ये ॥ क्यं न चितकुर्ह्नां कुरोति । वोधिसत्तो द्यकेन दान-पितना वा लाभेन प्रवार्यनीणो वा चाल्येच्ह्र्तां द्र्यति । चित्ते न स्यृह्तमृत्याद्यति । क्रक्त्र्याह् एय कुलपुत्र यहाचाल्येच्छ्ना चित्तेन लाभकामता । एवं हि कुलपुत्र वोधिसत्तः कुर्ह्नलपर्नेलाभापगतो भवति । ये । न वोधिसत्तो द्यनपति वा दृष्ट्वा निर्मितं करोति । विद्यातो मे चीवरेण । विद्यातो मे पात्रेण । विद्यातो मे ग्रलानभैपद्येन । न च तं द्यकं द्यनपति वा किचित्प्रार्थयते । न वाचं निष्टार्यित । एवं हि वोधिसत्तो निनित्तलाभापगतो भवति । यावन वोधिसत्तो द्यकं द्यनपति दृष्ट्वा एवं वाचं निद्यार्यति । व्यक्ते वानावित्ता भवति । यावन वोधिसत्तो द्यकं द्यनपति दृष्ट्वा एवं वाचं निद्यार्यति । व्यक्ते उपकारः कृतः । तेन मे धीलवानपतित कृता इदं चेदं च दत्तं वक्तम्युत इति । बत्येच्ह्व इति कृता । तेन मे धीलवानपतिति कृता इदं चेदं च दत्तं वक्तम्युत इति । बत्येच्ह्व इति कृता । मया च तस्य कार्रायचित्तमुपत्याप्य परिगृहितं । ये ॥ तत्र कायवित्वंहत लान्ता। मया च तस्य कार्रायचित्तमुपत्याप्य परिगृहितं । ये ॥ तत्र कायवित्वंहत प्रार्था। भक्तेनीर्लाभिनिद्यनिमाधावनपरिद्यावनं द्रीर्थाल्यसमुद्यचर्णं च । चित्तवतिर्यहत प्रार्था।

<sup>1)</sup> cf. 130.3,6, here rendered ( 'The T' hypocrisy' (165. b.4) Dr. Zachariæ calls my attention also to Anargharo IV. st. 11.

<sup>2) &#</sup>x27;utters', like Pali niccārcti.

<sup>3)</sup> ব্যুব্ৰ'ৰ্ড্ড' 'tempted' 'pressed to accept' — a sense which also suits Diry. 116.17.

<sup>4)</sup> Cf. M. Vyutp. § 127. 57 where the form lapanā follows kuhanā. The Tib. [77] (not in Jāschke, but cf. Saratch. Das s.v.) doubtless has the meaning of babbling which B<sup>2</sup> (Nachtr.) assigns to lapanā. With the whole compound cf. Rāşṭrapālaparip. [6.a] cited in Camb. Gat. p. 206.27 (= 17.5, ed. Bibl. Buddhica, where read Clap for Clep ).

<sup>5) &#</sup>x27;gives a hint' as in Pali.

लाभिनां च ब्रह्मचारिणामित्तिके व्यापीद्बद्धला । एवं कि बीधिसत्नो विषमपर्पे छिला-भाषगतो भवति । पे ॥ इक् बोधिसत्नो न तुलाकूटेन न मानकूटेन न विसंभेषातिकया न धूर्तत्या लाभमुपार्जयति । एवं कि बोधिसत्नो उधर्मलाभाषगतो भवति । पे । ये ते लाभा स्तीपिकसंस्छा वा धार्मिकसंस्छा वा सांधिकसंस्छा वा उद्ता वा उन्तुत्ताता वा । तान् न प्रतीच्क्ति न स्वीकरोति । एवं कि बोधिसत्नो उपरिष्रुद्धलाभाषगतो भवति । याव- व द्यव्या लागं न ममापते । न धनापते । न संनिधि करोति । कालानुकालं च श्रमणात्राह्म-णेभ्यो द्दाति । मातापितृमित्रामात्यत्तातिसालोक्तिभ्यः कालानुकालमात्मना परिभुद्धे परिभुद्धानश्चारक्तः परिभुद्धे । स्वनध्यवित्ति न चालभ्यमाने लाभे खेदिचत्तमृत्याद्यति । न परितप्यति न च दायकदानपतीनामित्तिके उप्रसादिचत्तमृत्याद्यतीत्यादि ॥

तत्रैपाट्यस्य वोधिसत्रस्य भोगगुद्धिरात्मभावशुद्धिवत्पर्स्तिताय भवेत् ॥ 10

यबोत्तामार्यविमलकोर्तिनिर्देशे । पुनर्परं भद्त शारिपुत्र ये प्रविश्वतीदं गृहं तेपां समनत्तरप्रविष्टानां सर्वेत्तिशा न वाधते ४यं द्वितीय ग्राग्चर्याद्वतो धर्मः ॥

पुनर्त्रेवोक्तं । यथ ततो भोजनात्सर्वावती सा पर्यतृप्ता भूता । न च तत् भोजनं जी-यते । पेश्च वोधिसत्तिः स्रावकेश्च णक्रव्रक्ताकापालीस्तर्न्येश्च सत्तिस्तद्रोजनं भुक्तं तेषां ता-

<sup>1)</sup> ব্ৰিন্ বিধাৰ (166. a. 4) 'desire to injure', elsewhere in Buddh. Skt, as in Pāli.

<sup>2) &#</sup>x27;trust'. Kern, Jātak.-m. xxxiii. 5, prints' 符'; 項' B2. For ghātīkā cf pre-kshīkā 52 18, 267. 15.

<sup>3)</sup> anadhyavasıta 'unattached', Mhv. III. 201.5 in a similar context.

<sup>4)</sup> This sentence and the three extracts from the Vimalakirtinirdeça are omitted in the Tib.

<sup>5)</sup> Cf use of saha 178.3 A marginal note adds: dhīmatā tathaiva pariņāmādinā çodhītāt grhasya The house of Vimalak. in Vaiçālī was long celebrated for its sanctity (Takakusu, I-tsing, p. xxxiii, n. 2; S. Beal, Life of HiuenTs, p. 100).

<sup>6)</sup> The first of the eight miracles was (as Mr Watters informs me from the Chinese version of the sutra quoted) the miraculous filling of the house with 'bril-' liant golden light'.

दशं मुखं कापे ऽवक्रात्तं यादशं सर्व[118] मुखपिउतायां लोकधाती बोधिप्तवानां मुखं। सर्वरोमकूपेभ्यश्च तेषां तादशो गन्धः प्रवाति। तत्मवापि नाम तस्यामेव सर्वगन्धमुगन्धा-यां लोकधाती वृद्धाणां गन्धः॥

पुनेश्चोतं । येश भर्त्तानन्द् भितुभिर्नवकात्तनियामै रेतद्वोतनं भृतं तेषामेवावक्रा-त्र तियामानां परिषांस्यति । ये । येर्नुत्पाद्तिवोधिचित्तैः सबैः परिभृतं तेपामुत्पादितबो-धिचितानां परिषांस्यति । येर्त्पादितबोधिचित्तैर्भृतं तेषां नाप्रतिलब्धन्नात्तिकानां प-रिषांस्यतीति विस्तरः ॥

ष्ट्र-यताकरूणा गर्भवेष्टितात्पुएवशोधनम् ॥

उत्तं क्यार्थगगनगञ्जसूत्रे । यद्वताक्कार्विमुद्धं तद्दानं द्दाति । ममकार्विमुद्धं तद्दानं द्दाति । क्तुविमुद्धं तद्दानं द्दाति । क्तुविमुद्धं तद्दानं द्दाति । क्विमत्तविमुद्धं तद्दानं द्दाति । विपाकप्रतिकाङ्कणाविष्ठमुद्धं तद्दानं द्दानि । यथा गर्गानं समविष्ठमुद्धं तद्दानं द्दाति । यथा गर्गानं समविष्ठमुद्धं तद्दानं द्दाति ॥ ये । यथा गर्गानमपर्यत्तमेवमपर्यत्तीकृतेन चिन्तेन तद्दानं द्दाति । यथा गर्गानमद्रिय एवं सर्वद्वपानिम्नितं तद्दानं द्दाति । यथा गर्गानमवेद्यित् । एवं सर्ववे
15 द्तिप्रतिप्रस्रव्धं दानं द्दाति । एवमसंज्ञि स्रसंस्कृतमविज्ञप्तिस्तत्वणमेवमप्रतिज्ञानं तद्दानं द्दाति । यथा गर्गानं सर्ववुद्धतेत्रस्तर्भणनेवं सर्वसत्वमित्रीत्तर्भागं तद्दानं द्दाति । ये । यथा गर्गानं सर्वप्रकाशमेवं चित्तप्रकृतिविष्णुद्धं तद्दानं द्दाति । यथा गर्गानं सर्वसत्वावकाशं एवं सर्वसत्वोच्यां तद्दानं द्दाति । यावष्यथा निर्मितो निर्मिताय द्दाति निर्विकालपो प्रनाभोगः । चित्तमनोविज्ञानविज्ञानः सर्वधर्मनिःप्रतिकाङ्को । एवं द्वयविग्रमत्या मायास्तवः

<sup>1)</sup> This (as Mr. Watters informs me) is taken from a later chapter of the nirdeça and forms part of Vimalakīrti's answer to Ananda's question as to how long was required for the fragrant food to digest.

<sup>2)</sup> At this point the Tib. version is resumed (166. b. 3). cūny. has apparently the meaning suggested p. 272, n. 4 below.

<sup>3)</sup> The Tib. seems to have read vijnānavigamatayā (167 a. 3).

15

णस्वभावविशुद्धं वोधिमत्रस्तद्दानं द्दाति । यस्येदृशो दानपरित्यागः प्रज्ञाज्ञानेन च सर्व-सर्त्व[118b]क्रीशपरित्यागः । उपायज्ञानेन च सत्वापरित्यागः । एवं त्यागचित्तः कुलपुत्र वोधिमत्वो गगनममदानो भवति ॥

मार्यात्वयमितमूत्रेऽप्युक्तं । नास्ति सत्वोत्पीउनादानम् । पात्रवास्ति पद्योक्ते कनदानं । पात्रवास्ति सर्वसित्वेषु द्विणीयावनन्यनादानं । पे । नास्ति निक्रन्द्दानं पाववास्ति पा- ६ चनकेपूपतप्तदानं नास्त्युच्चर्यनोद्धापनदानं नास्ति पराद्युखदानं नास्त्यपविद्धदानं नास्त्यस्वस्तदानं । पे । नास्त्यक्रित्वकदानं । नास्त्यकालदानं नास्ति विपशस्त्वदानं नास्ति सत्तविद्युक्तादानमिति ॥

वत्तर्सुप्रपिष्ट्हापानुतं । दानपार्गिताजालोश्यं वस्य वेनार्थस्तस्य तत्प्रदानका-लः। म्रिपि तु तयाक् वारिष्यामि । मखेषेभ्य एव मखपानं दास्यामि । तांस्तान् स्मृतिसंप्र- 10 बन्ये नमादापीयध्यामीति ॥

मचपानाद्षि नैराश्येकृते बोधिसत्वे प्रतिघो गरीषान् । सत्तसंप्रहृङ्गिशातो । अन्यप्रसादनोषापासभन्ने मचं देयमित्यभिप्रायः । शस्त्राद्धिष पच्चनुवधगुरूलाखविचा- राद्दानमापचेत । नेवापत्तिरित्यत एव गम्यते । सूत्रेषु तु सामान्येन प्रतिषेध । इत्युक्ता दानविष्टुिहिद्क् ॥

श्रीलविष्ठुद्धिरार्पगगनगञ्जमूत्रे एवाभिक्ति। स्रविर्क्तिवोधिवित्तता चित्तविष्ठुद्धी स्रपगतस्रावकप्रत्येकवुद्धचित्तता प्रानाणिकविष्ठुद्धी इत्यादि॥

<sup>1)</sup> The Tib. here renders this \(\frac{1}{2}\)\(\frac{1}{2}\)' 'scolding' (but see pp. 45 n. 3, 185. 1); \(ull\alpha\) pana \(\frac{1}{2}\)' 'wheedling, coaxing'. The transition of meaning from 'raising the voice' (cf. samullap in Skt, and for Pali, Morris in JPTS 87, pp. 141—2) to the above sense is hinted at by Dhammapala on Theri-g. st. 357: \(ullapan\) ullapan\(a\) ti aho sukham aho sukham ti uddham uddham lap\(a\)papaneti (ed. PTS p. 243) The whole compound is illustrated by Samghad III. i. 1. (= Vinayap. III. p. 128. 1) itthiyo... \(dhuttila\) a. \(ullapanti\) pi \(ujjlagganti\) pi (Pali jaggh, jhagg = \(\frac{1}{44}\).

2) \(^{\circ}\) sya MS.

पुनर्परा शील विष्रुद्धिः। ष्रुद्धं गगनं श्रुद्धं तच्छीलं। विमलं गगनं विमलं तच्छीलम्। शालं गगनं शालं तच्छीलं। अनुनतं गगनमनुनतं तच्छीलं। अनुनीतं गगनमनुनोतं तच्छीलम्। यावर्छेच्याभेय्यं गगनमक्ष्याभेय्यं तच्छीलमित्यादि ॥अप्रतिकृतं गगनं सर्वसत्ना-प्रतिष्यित्तर्य तालिपरिष्रुद्धिः। समप्रयोगं गगनं सर्वसत्तममचित्तस्य तालिपरिष्रुद्धिः। समप्रयोगं गगनं सर्वसत्तममचित्तस्य तालिपरिष्रुद्धिः। तमप्रयोगं गगनं सर्वसत्तममचित्तस्य तालिपरिष्रुद्धिः। तमप्रयोगं गगनं सर्वसत्तममचित्तस्य वालि छिन्धात्। तत्र तेषामविश्वानां नैवं भवति। एष छिन्नो वयमच्छिन्ना इति। न तेषामनुनयो न प्रतिधः। न कल्पो न विकल्पो न परिकल्पः॥ पैवं तालिरियं बोधिसत्तस्य पर्मा गगनसमा तालिर् । [इति]॥

श्रार्यः त्रचुरम्त्रे विस्तर्मृत्का श्राक् । इत्मुच्यते वीर्य । तस्य कायपरिश्रुद्धः । यत्का10 पस्य श्रीतभामप्रतिबिम्बद्धानं वाचोऽनिमलाप्यद्धानं । चित्तस्यात्यत्तोपशमद्धानं । तथा
मैत्रीसंनाक्तंनको मक्तक्रणाधिष्ठानप्रतिष्ठितः । सर्वाकार्यरोपेतं प्रूत्यतीकार्गिनिक्तं ध्यानं ध्यायति । तत्र कतमा सर्वाकार्यरोपेता प्रूत्यता । या न दानविकला । यावत्रोपायविकला । न मक्षित्रीमुद्तोपेताविकला । न सत्यद्धानावतार्विकला । न बोधिचित्तसत्वापेताविकला । नाश्याध्याशयप्रयोगिविकला । न दानप्रियवद्यतार्थिकया समा15 नार्थताविकला । न स्मृतिसंप्रजन्यविकला । न स्मृत्युपस्थानसम्यकप्रकृत्यार्द्धपद्दिन्द्रयबलवोध्यङ्गाष्टाङ्गपार्थिकला न शमथविषश्यनाविकला । ये । उपशाता च स्वभावेन ।

<sup>1)</sup> supplied from the Tib. (168. a. 3) in which the end of the quotation is duly marked. The Skt. MS. runs on okshāntir āryao without break of sandhi.

<sup>2)</sup> The Tib. apparently read this clause: kā pariçuddhir iti.

<sup>3)</sup> Cf. 204. 15,16. pratibh. 'illusion' B. & R. on authority of M. Vyutp.; Tib.

<sup>4)</sup> For çūnyatā in connexion with dhyāna cf. Dh.-sni § 344 (and C. F. Davids ad loc.), also ibid. 121; together with nirvāna explained by Buddhaghosa (Atthasl. § 472) as freedom from rāga-dosa-moha.

<sup>5) . . . 5)</sup> Dh.-sgr. §§ 44—50; M. Vyutp. §§ 38—44.

<sup>6)</sup> Dh.-sgr. § 117 note (p. 64) and Pugg.-p. p. 61 § 26.

स्रनुपणाता च कर्मक्तेणेषु ' उपेत्तिका च सर्वधर्माणां ' स्रवेत्तिका च बुद्धधर्माणां । बन्दि च स्वत्तत्त्रणोत । विकाता चाधिष्ठानकार्यतया । स्रव्यापृता च स्वर्मेन । सर् व्यापृता च बुद्धवार्थेषु । शीतीभूता चोपशमेन । सरोब्ब्विलता च सत्तपरिपाके ' इयमुच्यते सर्वाकारव-रोपेता स्नव्यता।। यावदियं कुलपुत्र ध्यानपारिमता चर्यापरिशुद्धिरिति ॥

एतेन प्रज्ञापरिष्मुद्धिर्वेदितच्या । एवं सर्वपुरायेषिति ॥

5

तद्यार्पविमलकोर्तिनिर्देशेऽप्युक्तं । सद्दर्मचक्रप्रवर्तनमङ्गपरिनिर्वाणसंदर्शनगोचर्ष्य वोधिसत्तचर्याऽन्यज्ञनगोचर्ष्यायमपि वोधिसत्तस्य गोचर् । इति ॥

भोगपुरायष्रुद्धिः पञ्चद्शः परिच्छेदः॥ १५॥

## XVI.

## भद्रचर्याविधिः पोउशः परिच्छेदः ॥

10

इदानों त्रयाणामिष वृद्धिर्वा[119b]च्या ॥ किमर्घे ।

यक्तितारः सुबक्वः स्वल्पं चेर्मनेन कि । न चातितृप्तिजनकं वर्धनीयिमर् ततः ॥ ग्राति]तृप्ति बुद्धवं ' तत्र ग्रावकसाधार्णेन श्रुद्धिमात्रेण सवानां जन्यत इत्यर्थः । 15 ग्रात्मभावस्य का वृद्धिर्बलानालस्य वर्धनं ॥

<sup>1)</sup> Only found in M.-Vyutp. § 20.31 and there at end of cpd.

<sup>2) &#</sup>x27;blessing' Tib.; cf. Divy. Ind. s. v. adhitishthati.

<sup>3)</sup> I have added these letters because the Tib. has alike in both clauses 귀축 5 '주시작'지' (168. b. 6).

तत्रार्यस्त्रमेचे वलमुक्तं । न स सब्नः सबनिकाये संविद्यते यो वोविस्बस्य वलेन वलं मर्र्येदित्यारि ॥

तस्य क्रथं वर्षमन् । यङ्कतमार्थतयागतगुरुषमूत्रे व्याप्वव्रयाणीत् व्रव्यद्र्शनवित्तिताकातमञ्जुपृष्टेन नगवता । द्शिभिन्हाराज्ञ यमें: समन्वागतो बोधिसव एवंद्रपां वलवतां

ठ प्रतिलभते । कतनैर्द्शिनः । इक् मकाराज बोधिसवः कार्य क्रीवितं च प्रित्यकति ।
न च पुनः सक्ते परित्यज्ञति । सर्वसवानां चावनमति न च पुन्नाने वृंक्यति । द्वतानां
च सवानां चमते । न प्रतिष्ठं करोति । ज्ञिर्धात्सत्तानां च सद्धानाम्यं वर्गोजने दृशित ।
भीतानां च सद्धानामभयं द्दाति । ग्लानानां च सद्धानां मूत्तविकित्ताये उत्सुको नवति ।
द्रिजां सद्धान् भीगैः संतर्यपति । तथागतवैत्ये च सुर्धोति । क्रान्गल्वचनं सद्धानां आवयति । द्रिज्ञद्वितानां च सद्धानां भोगसंविनाणं करोति । आनसक्तानानां च सद्धानां आवयति । द्रिज्ञद्वितानां च सद्धानां भोगसंविनाणं करोति । आ-

<sup>1)</sup> On this work Mr. Watters kindly gives the following information supplementary to p. 7 n. 5 above: «The Chinese book, Nanj. 23(5) and 1648, is evidently the Tathagatagubyasutra of the Çikshasamaccaya snatce Tathagatacintyaguhyanirdeca of your note [p. 7, n. 5]. The letter is the tile of the work in No 1043, except that, instead of Initaleya, there is Incharance The Chinese treatise is totally different in matter and character from the Negalese [Sanskrit] work described by Raj. Mitra [Skt. Buidh. Lit. Nepal, p. 281]. It is not, in either form, in 18 chapters. The very based construction of the crossing phrase seems from the Tib. (169. a. 1) to be genuine. The following account by Mr. Watters from Ch. 6, 7 of the Chinese version makes the simulian clear. adjātagatru is with Buddha on the Gröbezkāja meuniain at Rajagrila. Tejragāņi Bodhisatra is there also. The King expresses carriefly as to the weight of Vajrapani's mace. The mace is put on the ground, and the Hing. Infra. and Marrigalyāyana in succession try in vain to lift it. Ajātaņatru expresses surpise to Bridia at Vajrapani's lifting the mace with ease, and asks how such infinite smength or power as that of Vajrapāni could be obtained. Buddha regulas that there are 10 great means (aharma).n

<sup>2)</sup> Buddh.-Sk. (cf. Pali) for jigholedām.

<sup>8)</sup> FAT Plaster'.

<sup>4)</sup> The quotation ends at this point in the Tib. (169 a. 6).

10

म्रनासस्यवर्धनं वातमत् । यद्वीर्यवर्धनं । यथोक्तं सागर्मितिष्ट्रेते । म्रार्ब्धवर्धिण सा-गर्मते वोधिसत्वेन भवितव्यं सदा दृष्टपराक्रमेण । तीन्नव्कृत्देन वोधिसत्वेन भवितव्यम-नितित्रधुरेण । म्रार्ब्धवर्धिणां कि सागर्मते वोधिसत्वानां न दुर्स्तगा भवत्यनुत्तरा स-म्यक्सवोधिः । तत्कस्य कृतोः । यत्र सागर्मते वीर्षं तत्र वोधिः । कुसीदानां पुनः सुद्धर-विद्धरे वोधिः । नास्ति कुसीद्स्य दानं यावत्रास्ति प्रज्ञा [120 a] नास्ति कुसीद्स्य ६ परार्थ इति ॥

चन्द्रप्रदीपमूत्रेऽप्याकः।

उत्पत्तं वारिमध्ये वा सोऽनुपूर्वेषा वर्धत ' इत्यादि ॥ इयं संतेपादात्मभाववृद्धिः ॥

प्रून्यता करूणागर्भाद्दानाद्वोगस्य वर्धनं ॥

पधोक्तं वज्रह्हेदिकायां ।

यो बोधिसत्नो उप्रतिष्ठितो दानं द्दाति । तस्य पुणयस्त्रन्धस्य न सुकार् प्रमाणमुद्र-न्हीतुमिति ॥

मक्त्यामपि प्रज्ञापार्गमतायामुक्तं । पुनर्परं शारिपुत्र बोधिसत्नेन मक्तासत्नेनात्त्वमपि दानं ददता सर्वसत्तेषु सर्वाकार्ज्ञतायामुपायकीशाल्यपरिणामनतायामप्रमेयमसंख्येयं 15
कार्तुकामेन प्रज्ञापार्गमतायां शिक्तितव्यम् । तथा सर्वसत्नानां मनोर्थान्परिपूर्पितुकामेन ।
यावज्ञातद्वपर्जतञ्चानराज्ञादिभिरूपकर्षीः प्रज्ञापार्गमतायां शिक्तितव्यमिति ॥

<sup>2)</sup> Cf. dhuradhīra Mhv. I. 90. 13.

<sup>3) § 4,</sup> p. 21. 11 of the edition.

<sup>4)</sup> As to this extract compare 243 n. c.

อี

विना च कर्मणया न त्रोयिसहानां किंचिड्रोप्टितनिति वस्त्रानः। इति संनेपाद्रोग-वृद्धिः॥

युग्यवृद्धिः सर्ववृद्धीनां मूलिनिति तर्र्ये परिकाखन्य उच्यते ॥ कृतार्वित्र पत्नेन व्यवसायात्रायौ रृष्ठौ । कार्णो च पुरस्कृत्य पतेत भुनवृद्धये ॥

चित्तमुद्धिकालमाचितानां व्यवसायादीनां प्रयोगारम्मे युनरामुखीकर्णेन दृठताया-द्नार्थः स्रोकः । कृत्तेत्यादियूर्वक एव ॥ ब्राह्मव्युद्धकालानां ब्रह्मकीग्रलाद्र्यतप्रयोगसम-कालं दृष्ठीकरिय्यामीति शैथित्यिनिवार्णावनादियक्ष्णम् । तत्र कर्यं व्यवसायं दृष्ठीक-रोति ॥

10 वद्यार्वनुवन झार्यनैत्रेणनुयतंत्रक्रासः। सन्यक्चर्यानःत्तर्यः । यूर्वासकोद्येगतका-यप्रणानः कायसनन्वाक्तिण काण्यसं दर्जाकुर्वाणः। यूर्वासकोद्येगतकाय वितासिपृतिः निष्कार्णसांसारिकाचित्तप्रचार्सनन्वाकृरिण वितासनिकारं निगृह्णन् । यूर्वासकोव्यतः

<sup>1)</sup> At this point the Tib. adds (169 b. 6): \\
Section the twelfthe. This must refer to a division of the book into sections
(burn-po) independent of that into ensurers (18-11).

<sup>19</sup> The text before the Tid. translator must have been different here, as his version reads \$\frac{1}{2} \frac{1}{2} \frac{1}{2

त्यर्मलीकिश्वसार्यप्रयुक्तिनिष्प्रयोग्ननपरिस्यन्द्समन्याक्तिशा प्रत्युत्पवप्रयोग्ननमक्तामन्ध्रं विचित्तपन् । पूर्वालाभूनपरिस्तत्वपस्नुतियत्वित्यसंगत्त्पसंद्र्शितम् [1206]नसिकार्स्सन्यक्तिस्य । पूर्वालाभूनपरिस्तत्वपं समुत्यापपन् । भ्रतीतात्मभा-वार्यप्रयोगारम्भविपन्तासनन्वाक्तिशा सर्वस्तारम्भवेशिपन्तत्व । उध्याणपवलं दृष्ठीकुर्वाणः । भ्रतीत्वापिसेनुद्वार्यात्तर्यस्याद्द्वासमन्वाक्तिशा । सर्वबुद्धधनप्रतिलीभप्रयो- । अनस्य स्वाप्तिलीभप्रयोन् । भ्रत्युत्पन्नाधसम्यव्यानिवयध्यानां । सर्वबुद्धधनप्रतिलीभप्रयोन् । भ्रत्युत्पन्नाधसम्यव्यानिवयध्यासप्त्रयुक्तिन वोधिसत्वप्राणधानिसम्यानिन । भ्रत्युत्पन्नाधसम्यव्यानिन मक्त्याचिपरिनिष्पत्रीसमादानसमन्वाक्तिण । भ्रत्युत्पन्नवुद्धधनसम्यव्यानिन मक्त्याचिपरिनिष्पत्रीसमादानसमन्वाक्तिण । भ्रत्युत्पन्नवुद्धधनसम्पर्तिम्परिनिष्पत्रीत्यामम्भवनिक्तिमण्यानिक्तिमण्यानिक्तिमण्यानिक्तिमण्यानिक्तिमण्यानिक्तिमण्यानिक्तिमण्यानिक्तिमण्यानिक्तिमण्यानिक्तिमण्यानिक्तिमण्यानिक्तिमण्यानिक्तिमण्यानिक्तिमण्यानिक्तिमण्यानिक्तिमण्यानिक्तिमण्यानिक्तिमण्यानिक्तिमण्यानिक्तिमण्यानिक्तिमण्यानिक्तिमण्यानिक्तिमण्यानिक्तिमण्यानिक्तिमण्यानिक्तिमण्यानिक्तिमण्यानिक्तिमण्यानिक्तिमण्यानिक्तिमण्यानिक्तिमण्यानिक्तिमण्यानिक्तिमण्यानिक्तिमण्यानिक्तिमण्यानिक्तिमण्यानिक्तिमण्यानिक्तिम् समुव्ह्यं । भ्रप्तस्यत्तिम् स्विचित्त्यप्तिम् स्विचित्तिम् समुव्ह्यं । स्वप्तस्यत्विक्तिम् स्वपित्तिम् स्विचित्त्वर्याचित्रस्विक्तिम् सम्वद्धिम् सम्वद्धिम्यस्य सम्वद्धिम् सम्

<sup>1)</sup> läyaparyeshtisamuddo II,

<sup>2) . . 2)</sup> pratilambha . . . pratilambhenendriº H.

<sup>3) °</sup>thyāmayeyogaprayoga II.

<sup>1)</sup> Odhanena samtatını H.

<sup>5)</sup> ogatāvīryāo II.

<sup>6) °</sup>pannasamanı äharena II.

<sup>7) &#</sup>x27;exaltation', new to Skt.; Tib. স্ইন্স'ইয়িন', with which Buddhaghosa's explanation of the Pali sampaggāha agrees: ukkhipanaṭṭhena cittam sampaggāṇhātīti saṃpaggāho (Atthasāl. p. 372).

<sup>8)</sup> ham janayam [sic] H.

<sup>9)</sup> nirupanalhyantrupaji II.

<sup>10) °</sup>grahaprayuktasya samanvā° H.

<sup>11)</sup> omitrārāgana om. II.

बुढतेत्रानुचर्णासर्वधर्मभाणकोपस्थानसर्वतथागतशासनसमन्वाक्र्णप्रयुक्तस्य सर्वधर्मपर्ये-ष्टिसक्षयभूतस्य सर्वकलयाणिमत्रदर्शनसर्वबुद्धधर्मसमुदानयनप्रयुक्तस्य बोधिसत्तप्रणिधि-ज्ञानशरीरस्य केतुप्रत्ययभूतमवलोक्याचित्यकुशलमूलेन्द्रियवेगान्विवर्धयमान इति ॥

मार्था नियमितिर्देशे महायानमूत्रे उत्युक्त । एको बोधिसत्तो उद्दितीयो उसहायो उनु
क तर्यां सम्यक्संबोधौ [121 ब] संनाही संनक्ति । स वीप्वीत्वायिर्गृहीतेनाध्याशयेनापरावकाशास्वयंकारो । स्वबलबलोइतः । स एवं दृष्टसेनाहः संनद्धो । यत्किश्चित्सर्वसत्नानां
परिप्रापयितव्यं भविष्यति तद्हं परिप्रापयिष्यामि । यत्सर्वायाः सर्वनवयानसंप्रस्थिता
बोधिसत्ना न परिप्रापयिष्यत्ति तद्हं परिप्रापयिष्यामि । न मम दानं सहायकं । महं पुर्न्दानस्य सहायः । न मम शीलतात्तिवीर्यध्यानप्रज्ञाः सहायिकाः । महं पुनः शीलतात्ति
वीर्यध्यानप्रज्ञानां सहायो । नाहं पार्मिताभिरूपस्थातव्यो मया पुनः पार्मिता उपस्थातव्याः । एवं संग्रह्वस्तुषु सर्वकुशलमूल्यु चलेयम् । यावदेकािकना मया उद्वितीयेनासहायेन
वज्ञमये महीमग्रङले स्थितेन सबलं सवाहनं मारे धर्षयिता एकी-चित्तावणसमायुक्तया
प्रज्ञया उन्तरा सम्यक्संबोधिर्भिसंबोद्धव्येति ॥

मार्यवज्ञधनसूत्रे उप्याक् । तम्बषापि नाम सूर्यो देवपुत्र उद्यमानो न तिष्ठति । जा-

<sup>1)</sup> vārya° MS.; but Tib. অইব্'নেমুখ. The MS. has been corrected here.

<sup>2) °</sup>kāçībhyayaṇ.º MS., which again shows marks of alteration. Tib.: শ্রেণ্ডিম্পুর্মাণ্ডিম্ন্তির্বাদ্ধির প্রাথমিন্তির্বাদ্ধির প্রাথমিন্তির্বাদ্ধির বিশ্বিদ্ধির করে of himself so as not to give an opportunity by [? to] another. asvayaṃkṛt does occur, but possibly some aksharas are missing.

<sup>3)</sup> Supplied from Tib. (171 a. 6) ਐਸਨਾ ਹੈ ਜਨ ਨਿਆ ਹੈ ਜਨ ਨ

<sup>4)</sup> vajradhara° MS. but Tib. as above 22 n. 2. Compare also Çāntideva's own words in Bodhic. VII. 46.: Vajradhvajasya vidhinā... mānam... bhāvayet; on wh. the Comm. observes: Vajradhvajasūtra-pratipādita-vidhinā°.

त्यन्धदोषेण । न तिष्ठति गन्धर्वनगर्दोषेण । न तिष्ठति चतुर्द्वीपलोगधातुभूगिर्ज्ञोदो-षेण । न तिष्ठति राक्षेतुरेन्द्रदोषेण । न तिष्ठति धूममण्डलदोषेण । न तिष्ठति ज्ञम्बूद्वी-पत्निणदोषेण । न तिष्ठति नानाक्वायदोषेण । न तिष्ठति विषमपर्वतदोषेण । एवमेव वो-धिसत्वो मक्तास्वः स्मृतिसंप्रज्ञन्यविषुलगम्भीर्चेता ग्रद्दीनसत्वो गुणचर्माज्ञानचर्मावसीनं पावज्ञ विवर्तते सत्वद्वीक्तियदोषेः । न विप्रवमित कुजलमूलपरिणामेः । सत्वदृष्टिकालु- ६ प्यदोषेनं विवर्तते । सत्वतीभचेतोभिनं द्वर्रीभवति । सत्वविनष्टमंतत्या वोधिसंनाक्तं न वि-क्जम्भपति । सर्वज्ञगतपरिज्ञाणप्रणिधानस्य सत्वकालिकलुषेनं स्रंतनां वरोति पावद्यालज्ञ-

<sup>1) °</sup>husur° MS.; but Tib. correctly ਸ਼ੂਕਾਪੈਂਕ (171 b. 1)

<sup>2) °</sup>nām MS

<sup>3)</sup> Tib. A. A. A. A. A. A. Possessing the disposition to injure. I leave what appears to be the reading of the MS, though one might read द्रीव्टिय and correct to दीक्षित्र. At this point we find again the same word added in the margin that was noted above p. 149, n.4. This is to be read in both places as khatunka- (not khattaika-) and here, in the abstract form, khatunkatā This would seem to be a gloss on drauhilya; but the Tib. here adds a whole parallel clause: 최저징 경증 নুৱাৰিন্ট্ৰান্সাম্প্ৰান্থ্ৰিন্দ্ৰি, which would imply an additional clause na revartate satrakhatuikatā(?)-doshaih. The meaning 'violent, wild' is not easy, however, to reconcile with the passage above cited, unless it be through a transition of meaning as in the Eng 'grasping', 1) rapacious, 2) avaricious; cf. Morris JPTS 1887, p. 161. In the text of 149. 13, I should now read kutukuūcakāh, comparing Divy. 8. 3, 302. 3, and regarding khatuika as a Prakritic form possibly allied to Latu. As to initial lh for I in Skt. cf. Jacobi, Ausgew. Erz p. xxvin § 21.2, Pischel Gr. Pr. § 206. If this be correct, the present abstract is the equiv. of Pali Latukañeukatā: Pugg. p. 19 Dh - shi § 1124 (cf Buddhagh, ad loc. and cf C. F. Davids, tr. p 300), where it follows kadariyam 'grasping character'. In the Gandavyūha (MS. R.A.S. Hodgs 2 f. 259 a 4) bodhicitam is said to be ajaneyaçvabhūtam (cf. supra 26. n. n. 119. n. 1) sarva-khaļumkatāyā vigatatayā. Here khatuhhatā = 'wildness, (equine) vice'. The Jain-Pkt. is hadumka (cf. Pischel, op. cit. § 226) The exact meaning of this, a combination of violence and grudgingness, is well shown by the parable of the restive bullocks in Uttaradhy. § 27 (tr. S. B. E. xlv. 149, 150 n. 4).

<sup>4) &#</sup>x27;to be parted from' as in Pali.

<sup>5) &#</sup>x27;relaxation', fem. form new. gro MS.

नर्तनेवधानेन १ न निर्विकते पर्सवद्धियः। तत्कस्य वृतोः । त्रनावर्णाः। ११। नएउत्तमे-तड्र्यात । यड्डत सर्वज्ञगद्विष्रुद्विविनयाय । ये ॥ यद्य तेषां सर्वसवानां डुप्खस्त्रन्यो वि-वियं चावर्षाीयं कर्न समुत्यितं येन ते म्रावर्षाीयेन कर्नणा वुद्धाव पश्यितः धर्म न मृ-एवासि । संघं न जानसि । तर्के तेषां चित्रविचनावरणीयं कर्मोपचितं इप्खस्कन्वेन स्व-ङ केन शरी रेषोपाद्दानि तासु तासु नरकोपपत्तिषयायमूनियु संवासेषु च । ते च सर्वनवा-स्ततस्यवतां । त्रक् च डप्खोपादानमुपाद्दानि व्यवस्याम्युत्सके । न निवर्तेन पत्ता-वामि नोच्चस्यामि न संत्रस्यामि न त्रिभैमि न प्रत्युर्वित न विपोर्गमि। तत्कस्य देतोः। श्रवर्धे निर्वाकृषितव्यो मया सर्वसञ्चानां भारो । नैय मन कानकारः । सर्वसञ्जोत्तार्पाप्र-षिधानं मन । मया सर्वस्राः परिनोचिषतच्या । नया सर्वजगतसनुतार्पितच्यं । जातिका-10 त्ताराज्ञराकाताराद्याधिकात्ताराह्युत्युपपत्तिकातारात्सर्वापत्तिकात्तारात्सर्वापायकाता-रात्सर्वसंसार्कासारात्सर्वदृष्टिगक्नकासारात्कुशलयर्गप्रणाशकासारार्सानस्नृत्यितकाः त्तारात्तदेते नया सर्वसद्धाः सर्वजात्तारेन्यः परिमोचयितच्याः। तृष्णाजीतस्का प्रविचा-नित्रर्णावृता भवत्ष्णासंप्रयुक्ताः प्रणाशप्रयंवताना इप्खपञ्चर्प्रविप्ताबार्कनेनिमिता । त्रबुधाः प्रतिज्ञाविग्रहाः संग्रयभूताः सर्। विमतयो ४तेमर्ज्ञिनः । त्रिनःग्राणकुणला भना-15 र्षित्रे झान्नर्तमएडलेकचर्षााः । पे ॥ सर्वसन्नानामनुतर्त्तानराच्यप्रतिष्ठापनार्वमङ् चरामि । नाक् केवलमात्मयरिमोचनाभियुक्ताः । सर्वसत्वा खोते मया सर्वसताचितप्रवेन संसार्डगी-इद्धर्तव्या । मक्षप्रयातार्भ्युत्जेप्तव्याः । सर्वोयद्ववेभ्यः परिमोचयितव्याः । नंमार्स्रोतसः प्रतार्गितच्या म्रात्सना मया सर्वसञ्जङ्गाध्यशुम्बस्त्रनयो ४ध्यत्रसितः । यात्रइत्सर्देश्र् सर्वापायेषु सर्वलोक्रयातुवर्यात्रवेषु सर्वडण्डवासननुभवितुम्। न च नया मर्वनवाः कुउल-

<sup>1)</sup> দেবীৰ্ম 'association with.; cf. 1৬4. ন.

<sup>2)</sup> mutsa° MS.

<sup>3)</sup> compound new.

<sup>4)</sup> jua MS.; but Tib. 5.7 (172 a. 5).

गुलैर्वाज्ञतच्याः । व्यवस्यान्यकृषेवानात्मन्नपयि उपरात्तनारीगतान्नात्पान्सवसयित् । यवा चेकापाये तथा सर्वापायनिर्वशेषसर्वलोकधातुपर्यापनेषु सर्वसत्वपरिमोवननिर्ान । तत्वास्य केतोः। वरं खल् पुनरक्षेत्रेजो द्वाष्वितः स्यां न चेमे सर्वसत्वाः स्रपापभूमिप्रपति-ताः। नया तत्रात्मा वन्धको दातच्यः। सर्वज्ञगच्च निःक्रेतच्यं नर्कितवर्यग्रोनियमज्ञोक-कात्तारादक् च सर्वसत्तानानर्वाय सर्वडुब्बवेदनास्वन्धननेन स्वकेन गरीरेगान्भवेयम्। ४ सर्वतविन्दानमञ् च सर्वसवानां प्रातिभाव्यमुत्सक् सत्यवादी प्रत्यिपतो ऽविसेवाद्कः। न च नया सर्वसत्वाः परित्यक्ताः । तत्वास्य केतोः । सर्वसत्वारुम्बणो मम सर्वज्ञताचित्तो-त्याद् उत्पन्नो यद्वत सर्वज्ञगत्परिमोचनाय। न चाक् रातिकामतयारन्तर्गपां सम्यक्संबोधी संप्रस्थितो नापि पञ्चकानगुगार्त्यनुभवनाय नापि कानविषयनिषेवणाय । न चाक्नन्यो-न्यकानधातुपर्यापत्ररतिच्यूक्तमुद्दानवनाय चर्गान वोधिसत्वचर्या । तत्कस्य केतोः । ऋर्- 10 तयो क्षेत्रा सर्वलोकर्तयः। गार्विषय एप पडत कानविषयनिषेवणा। डर्व्हिसेवितो क्षेप नार्गः । सर्ववृद्धविविधितो क्षापनुपदेगः पद्धत नामनिषेवणं । स्रतश्चेप सर्वद्धष्वस्न-न्धस्वोत्पाद एव निषे[वर्षा] घत एव च नरुकतिर्वरवोनियनलोकानाम्(122b)त्पादः। वालक्भाउनीववादत्तीभाश सत्रानानत एव प्राडर्भवत्ति । एते च सत्राः कामानिषेवमा-गाः वृद्धानां भगवतां सकाशादुर्गभवत्ति । स्वर्गीपपत्तेर्रप्येते कामा ब्रत्तरापाय संवर्तते । 15 किं पुनर्नुतरस्य ज्ञानराजस्य सर्वसत्वयोगतेमस्य । सोऽक्मेवमप्रमाणदोषान्कामानां प-एवन् पर्नितानारोप्तांस्तस्नार्क्नेतिन्नर्ानमचर्णातायां प्रतिपत्स्ये ॥ पे ॥ तथा तथिन मया क्यलमुलं परिणामिपतव्यं पद्या पंद्रेव सर्वसदा म्रत्यत्तसुखमवेदितसुखं पावत्सर्वज्ञतासुखं प्रतिलभेर्न्। नया सार्विना मया परिणायकेन मयोल्काधारिणा मया नेमगतिर्शकेन

<sup>1)</sup> Doubtless a condemnatory allusion to the tantrik forms of Buddhism; cf. Poussin Bouddhisme p. 134.

<sup>2)</sup> niteshanam (here only) MS.

<sup>3)</sup> Not known to classical Skt., but occurring as a synonym of kalaha in Divy. 164. 25 (bhāṇd°) and in lexx., e. g. Deçīnāmamālā 101 (bhaṇḍaṇa). For Prakrit usage see Jacobi, Ausg. Erz. 13. 28.

<sup>4)</sup> The Tib. probably had a reading paridiptan adiptan.

मया सपामतिप्रतिलब्धेन मयोपायज्ञेन मया अर्थविड्डवा मया संसारसागरे सर्वज्ञज्ञानयान-पात्रमक्तिद्शस्थितेन मया परिणामनकुशलेन मया पारदर्शकेन ॥ ये ॥ न खलु पुनरस्मि-श्चातुर्मकाद्वीपके लोकाधाती पावतः समास्तावत एव सूर्पा उदागच्छति चातुर्द्वीपकलो-क्रायात्रवभासनाय । अध च पुनरेक एवेषां सूर्य उदागच्छ्ति चतुर्द्वीपावभासनाय । न च ठ तेषां सत्नानां चत्। 1282 ई पिएपपनानां स्वजस्वकैः शरोरिरवभासः प्राडर्भवति । पेन ते दिवससंख्यां बानीयः ' स्वकार्यं वा परिप्रापयेयः ' सस्यानि वा परिपाचेयेयः ' स्रक्रक्वा उद्याननगरेषु रतिक्रीडापरिभोगनन्भवेषुः । दिशो वा पश्येषुः । गमनागनने वा ग्रामनगर्-निगमराष्ट्रराजधानोषु कुर्युः । व्यवकारकार्येषु प्रयुक्त्यरन् । पे । श्रव च पुनः सूर्यस्य देवपुत्रस्योद्यंत एकस्य सूर्यनएउलस्याद्वितीयस्य चातुर्द्वोपके लोकघाती सर्वसवानामव-10 भासः प्राडर्भवति । एवमेव बोधिसत्तस्य मक्तासत्तस्य कुशलमूलान्युपरिवमानस्य कुशल-मूलं परिणामयमानस्येवं चित्तमुत्पवाते । नैतेषां सत्नानां तत्कुशलमूलं विवाते येन ते मा-त्मानं परित्रायेर्न् । कः पुनर्वाद्ः परम् । ब्रक्तं पुनः सर्वसद्यानां कृतशः कुशलमूलानि समु-दानपामि कुशलमूलं परिणामयामि । यद्वत सर्वसबमोचनाय । सर्वसबानामवभासनाय सर्वसत्वानां ज्ञापनाय सर्वसत्वानामवतार् णाय सर्वसत्वानां परियक्णाय सर्वसत्वानां परि-15 निष्पार्नाप सर्वसत्नानां प्रसार्नाप सर्वसत्ना[128b]नां प्रङ्गार्नाप सर्वसत्नानां संशपच्छे-दनाय म्रादित्यमगुडलकल्पैरस्माभिर्भवितव्यं। न परः प्रतिकाङ्कितव्यः। न परस्यावका-श्मृत्पाच्य संवेषु संनाक् उत्स्रष्टच्यः । न च सर्वसत्वानानतिकात्सर्वसत्वत्राणव्यवशायो

<sup>1)</sup> The MS. seems to read aharahor.

<sup>2)</sup> Sic MS. The Pali ento implies a partic. ayant.

<sup>3)</sup> The final letters are not clear, nor does this form occur; but the Tib. UK-'N'ZNZZI'Z' (174 a. 2) and the usage of parinishpad in Buddh.-Skt. leave no doubt of its genuineness.

<sup>4)</sup> The text has been corrected here. The MS. is also fractured. The actual reading is na parasyā——— tpādya°. Two aksharas have been deleted and two more broken away. In the margin is written sakāçāt. The above text is founded on this and on the Tib. 

[3] [3] [3] [3] [5] [6].

निवर्तियतन्यः । न परिणागनायाः सर्वद्धष्वकृत्या विनिवर्तितन्यं । न परीत्तानि कुणलम्-लानि परियक्तितन्यानि । न परीत्तया परिणामनया तुष्टिर्मत्तन्या इत्यादि ॥

यार्गात्वयमित्रिक्षेत्रियातः । स न काल्पगणा(न)या वोष्धि पर्येषते । इयतः काल्पान् संनत्स्यामि । इयतः काल्पान् संनत्स्यामि । यपि तु खल्विचित्यमेव संनाक् संनक्यति । यावती पूर्वाकोिटः संसार्स्य (य)य्येतावदेवं रात्रिद्वं भवेत् । रवंद्वपै रात्रिद्वेः पञ्चर् । राद्विविक्षेत्र पत्नेण विश्वपिकान् मासेन हाद्शमासिकान संवत्सरेण यनया वर्षमाणानया यावहर्षशतसक्त्रेणेकं व्योधिचित्तगृत्पाद्येयमेकं च तथागतमर्क्तं सम्यक्तं वृद्ध पश्येपं । यनेन प्रवेशेनानया गणनया गद्भानदीवालुकासमिधित्तोत्पदिस्तथागतदर्शनिध एकेक-स्या[124]पि सवस्य चित्तचरितं वानीयां । यनेनेव प्रवेशेनानया गणनया सर्वसवानां ताविद्धित्तोत्पदिस्तथागतदर्शनिः।स्विचत्तचरितानि प्रवनीयामित्यनवलीनः । संना- 10 क्रीअयं वोधिसत्तस्यात्रयः संनादः । एवं दानादिषु वोधिपात्तिव्यम्कापुक्षलत्त्रणेषु च

त्रार्यर्तिपेष्युक्तं ॥ न वोधिसतः सत्त्रखुद्धतां सत्त्रद्वर्गततां ज्ञाता । स्रलमेभिः सत्तिर्वं खुर्द्धत्यं द्वर्राक्तिरिति । ततो निदानं परिखिनः परापृष्ठीभूतः । परिशृद्धापां लोकधाती प्रणिधानं करोति । पत्रेद्यानां सत्तानां नागापि न शृणुपात् । न च सत्त्रार्थं नै- 16 मुख्यस्य वोधिसत्तपरिशृद्धापां लोकधातावुपपत्तिर्भवति । तत्र प्राज्ञो वोधिसत् एवं चि-

<sup>1)</sup> The MS., which has been corrected, reads apparently harttyā. The Tib. ANA suggests possibly hatter than hati.

<sup>2) . . . 2)</sup> The Tib. does not reproduce the repetition. In the second clause it would be easy to read kalpān na.

<sup>8) °</sup>līlā MS.

<sup>4)</sup> nayam MS. Tib. 對工工 [174 b. 2].

<sup>5)</sup> Sec p. 279, n. s.

<sup>6)</sup> मुंगुज्यम्त्यूर 'turning one's back', as Divy.-Index interprets the form.

<sup>7)</sup> vimukhya° MS.

तमुत्पाद्यति । तस्मात्मत्वधातोर्षे मत्नाः स्युः प्रत्यवरा धा त्राङ्गाति । अपिरिनि-वीषाधर्मकाः कृत्त्वा सत्वधाती न चिकित्सिताः सर्वबुद्धः सर्वबोधिमतिश्च प्रत्याख्याताः । तेषां मदीये बुद्धतेत्रे संनिपातः स्यात् । तानकं सर्वान्बोधिमएडे निषीखानुत्तरां सम्यकसं-बोधिमभिसंबोधपेषे ॥ एवं कि बोधिसत्तस्य चित्तय[1246]तश्चित्तोत्पदि चित्तोत्पदि सर्व-ह मार्भवनानि प्रकम्पते । सर्वबुद्धाश्चास्य वर्णवादिनो भवत्तीति ॥

एवं तावत्पुण्यवृद्धिकामेन [क्रा]शयो दृष्ठीकर्तव्यः। क्रीशयदृष्ठीकर्णार्थमधुनोच्यते। क्रि पुनर्नेन दृष्ठीकृतेनेति विमर्थिन्रासाय धर्मसंगीतिसूत्रे गदितं। स्राशये सम्यग् भगवन् बुद्धधर्माणां मूलं। यस्य पुनर्शायो नास्ति सर्वे बुद्धधर्मास्तस्य द्वरे॥ स्राश्यमंपन्तस्य पुनर्भगवन्यदि बुद्धा न भवित गगनतलाद्धर्मशब्दो निश्चरित कुञ्चवृत्तेभ्यश्वी स्राश्चा [प]मुद्धस्य बोधिसत्तस्य स्वमनोज्ञत्यादेव सर्वाववादानुशासन्यो निश्चरित्त । तस्मात्तिक्तं भगवन् बोधिसत्तेनाश्चयस्यवेन भवितव्यं॥ तथ्यशा भगवन् यस्य पादी तस्य गमनं एवं भगवन्यस्याश्चयस्तस्य बुद्धधर्माः। तथ्यशा भगवन् यस्योत्तमाङ्गं तस्य बोवितं एवमेव भगवन् यस्याश्चयस्तस्य बुद्धबोधिः। तथ्यशा भगवन् यस्य जीवितं तस्य लाभः। एवमेव भगवन् यस्याश्चयस्तस्य बुद्धबोधिः। तथ्यशा भगवन् यस्य जीवितं तस्य लाभः। एवमेव भगवन् यस्याश्चयस्तस्य बुद्धबोधिः। तथ्यशा भगवन् सतीत्वेनाग्चिर्व्वति । स्रातीत्वेन न

<sup>1)</sup> There is an erasure here. The equivalent Tib. appears to be (though the print is not clear) এইব'নে মুখা ব্ৰুদ্ধ 'small in valour'.

<sup>2)</sup> Cf. Thomas (in J.R.A.S. '99. 491) on Harsa-c. 14. 10.

<sup>3)</sup> MS. originally ni cakitāḥ, corrected to na cikicchitāḥ. Tib. এই এক বিশ্বস্থান (174 b. 5).

<sup>4)</sup> Cf. Mhv. II. 163. 18.

<sup>5)</sup> Tib. 직접러기 also used as rendering of saṃkalpa which like āçaya is used for 'determination, resolve'.

<sup>6)</sup> I follow here, as in several passages above, the punctuation of the Tib. (175 a. 2). The MS. reads and punctuates: nigcarati | kudmo ca āçaçuddhasya.

<sup>7)</sup> Both MS. and Tib. are obscure. The former reads satitvanenāgniro, the latter omits āgni and jvalati in both clauses.

ःवलि । एवमेव भगवनाशि सित वोधिसत्तस्य सर्वबुद्धधर्मा ज्वलित । ग्रसत्याशि न ःव[125]लित । तयाधा भगवन्सत्स्वधमेषेषु वर्ष वर्षत्यसत्सु न वर्षति । एवमेव भगवनाशि सित बुद्धधर्माः प्रवर्तते । तयाधा भगवन् यस्य वृत्तस्य मूलं विपन्नं तस्य पुष्प-पालािन नभूषः प्रशेक्ति । एवमेव भगवन्यस्याशियो विपन्नस्तस्य सर्वे कुशला धर्मा न भूषः संभवित । तस्मात्तर्कि भगवन्वोधिसत्तेन बुद्धवोध्यिधिनेन स्वाशिषः सूङ्कितिः स्वार्शितः । सुशोधितः स्विधिष्ठितः वर्तव्य इति ॥

कोऽपगाशपो नाम । द्यापातप्रमतिसूत्रे ४भिव्तिः । स खलु पुनराशपो ४कृत्रिमः स्रकृत्तिः । स खलु पुनराशपो ४कृत्रिमः स्रकृत्तिः तमायात् । स्वायात् । स्वायात् । सृविदितो निर्मापवात् । निर्मापः सृविदित्तवात् । सृविदितो निर्मापवात् । निर्मापः सृवद्यात् । स्रकृतिः स्पष्टवात् । स्पष्टो द्यविपनवात् । द्यविपनः सार्वात् । सारो द्यभेववात् । द्यभेवो द्वव्वात् । द्वी 10 उचित्तवात् । स्रवित्वात् । स्वित्वादित्यादि । स्रवमेव चाधिकाधिकगुणाधिममप्रवृत्तो । अध्याज्ञय द्वयुच्यते ॥

यद्यात्रेवोक्तं । उत्तर्णाध्यागयो विशेषगननतया इत्यादि ॥

मिय चाध्याषय उच्यते। सीम्यता भूतेषु ' मैत्रता सत्नेषु ' क्तिचित्तता म्रा[125b]र्षेषु ' कारूपयमनार्षेषु ' मीर्वं गुरूषु ' त्राणता म्रत्राणेषु ' शरूपाता म्रशरूपोषु ' द्वीपता उद्वी- 15 पेषु ' परायणता म्रपरायणेषु । सक्तियता म्रसक्तिषु ' म्रजुता कुटिलषु । स्पष्टता खटुङ्केषु ।

<sup>1)</sup> মৃত্'ন্'ব্ৰু 'well affected, quite captivated'.

<sup>2)</sup> ङ्क्षु'मेर्'य' 'guileless'.

<sup>3)</sup> This combination is not clearly legible. The equiv. Tib. appears to be  $\vec{S}_{N'}X''$ 

<sup>4)</sup> Cf. Karanda-vyūha 45. 18, a similar context.

<sup>5)</sup> Cf. 279, n. s. Tib. (176 a. 1) বৃদ্ধাৰ্শন্ধ্ৰাশ্বাধান্দ্ৰ meaning perhaps clearness, purity of character amongst the vicious.

अशठता शठेषु । अमाया आगर्कनेचिर्तेषु । कृतज्ञता अकृतज्ञेषु । कृतवेदिता द्रोक्षिषु । उपकारिता अनुपकारिषु । सत्यता अभूतगैतेषु । निर्मानता अब्धेषु । अनिन्दिता सु†अनिन्दिना कृतेषु । अनारोचनता परस्खिलितेषु । आर्तणता विप्रतिपन्नेषु । अदीषदर्शनता सर्वेषायकीशल्यचर्यासु । अभूषणता सर्वदितिणी येषु । प्रदित्तण्यीकृताऽनुशासनी
विवत्यदि ॥

तर्वं व्यवसायाशयी दछीकृत्य कारूपयं पुरस्कृत्य यते शुभवृह्ये ॥

यवोक्तमार्यधर्मसंगीतिसूत्रे । स्रथ खल्चवलोकितेस्ररो बोधिसत्नो महासत्नो भगवत-मेतद्वीचत् । न भगवन्वोधिसत्नेनातिबद्धपु धर्मेषु शिक्तित्व्यं । एको धर्मे भगवन् बोधि-सत्नेन स्वाराधितः सुप्रतिविद्धः कर्तव्यः । तस्य सर्वबुद्धधर्भाः कर्तलगता भवत्ति । कतम् 10 एकधर्मे । यद्वत महाकर्त्णा । महाकर्त्णाया भग[126@]वन्बोधिसत्नानां सर्वबुद्धधर्माः कर्तलगता भवत्ति । तय्वया भगवन् येन राज्ञश्चकवितिश्वक्रारतं गव्कृति । तेन सर्वे बलकायो गव्कृति । एवमेव भगवन् येन बोधिसत्नस्य महाकर्त्णा गव्कृति । तेन सर्वे बुद्धधर्मा गव्कृति । तय्वया भगवनादित्ये उदिते सत्नाः कर्मक्रियासु प्रचुरा भवति । एव-मेव भगवन् महाकर्त्णा यत्रोदिता भवति तत्रान्यबोधिकरा धर्माः क्रियासु प्रचुरा भव-

<sup>1)</sup> The Tib. renders simply: 'guileless amongst the wily' (A) AN OVERTHER But the MS. reads vigatāgahac' with a mark of deletion over the syllable ga only. As to gahana see 172 n. 4. An over-reaching character seems to be meant.

<sup>2)</sup> The Tib. equiv. Q&X connects this with vedanā, thus reminding one of the Shaksperian emore in sorrow than in angers.

<sup>3)</sup> নিবামমন্ত্ৰাঝামা 'such as have walked in error'.

<sup>4) \( \</sup>tilde{A} \) \( \tilde{A} \) Tib. (167. a. 2). The reading is not clear. B2 observes of \( \sqrt{crabh} : \) simplex nicht belegt'. \( stabdh^\circ\) transcr., perhaps rightly.

<sup>5)</sup> MS. corrected and the form odana added in the margin at this point.

<sup>6)</sup> 러됫어지지(유럽지 apparently 'disposition to take in good part, to receive with respect': cf. M. Vyutp. § 126. 16.

Б

10

ति । तत्ववा भगवन् सर्वेषामिन्द्रियाणां मनसाऽधिष्ठितानां स्वस्वविषये यक्षणप्राचुर्षे भवति । एवमेव भगवन् मक्षक्षणाधिष्ठितानामन्येषां वोधिकराणां धर्माणां स्वस्मिन् स्वस्मिन् करणीये प्राचुर्षे भवति । तत्ववा भगवन् बीवितेन्द्रिये सत्यन्येषामिन्द्रियाणां प्रवृत्तिर्भवति । एवमेव भगवन्मक्षक्षणायां सत्यामन्येषां वोधिकराणां धमाणां प्रवृत्ति-र्भवतोति ॥

श्रापात्तपमितसूत्रेउट्याक् ॥ तत्त्वश्रापि नाम भर्त्त सारहतीपुत्र पुरुषस्य जोवितेन्द्रि-पस्याश्वासाः प्रश्वासाः पूर्विगमाः । एवमेत्र भर्त्त सारहतीपुत्र बोधिसत्तस्य मक्षापानसमु-दागतस्य मक्षाजरूणा पूर्विगमाः ॥ पे ॥ स्याख्यापि नाम श्रेष्ठि[1266]नो वा गृक्षप-तेवी एकपुत्रके गुणावित मङ्गीगतं प्रेम । एवमेव मक्षाजरूणाप्रतिलब्धस्य बोधिसत्तस्य सर्वसबेपु मङ्गागतं प्रेमेति ॥

क्यमेषा भाविषतव्या । स्वकाननेकाविधं पूर्वानुभूतमनुभूषमानं वा द्वब्बं भयं च स्वा-त्मन्यत्यत्तमनिष्टं भाविषता ' प्रिषादिषु में 'त्री मेत्रीवता भाविषतव्या प्रत्युत्पञ्च ब्बव्या-धिषु नक्षाद्वप्यसागर् । नविष्वं संसार्व्यसनानुनीतेषु वा ॥

पयोक्तनार्वर्णभूनकपूत्रे । तस्यैवं भवत्याञ्चर्षे यावर्त्तानसंमूळा वतेमे वालपृथग्रानाः । पेपामसंख्येया चात्मभावा निर्मृत्वा निर्मृत्वा निर्मृतत्यते च । एवं च त्तीयमाणा कापे न 15 निर्वेर्गृत्पार्यति । भूपस्या मात्रया डप्खपन्नं विवर्धपति । संसार्श्रोतसञ्च मक्षभपाव

<sup>1)</sup> Cf. usage of Latin medulla.

<sup>2)</sup> vat (maitrīvat bhāvayitavyā) Laruņā marg.

<sup>3) °</sup>vyāh MS.

<sup>4)</sup> priyādishu anunayam gateshu mohāt marg.

<sup>5)</sup> The text corresponds with Ch. V f. 56 b of the Daçabhūmīçvara, Paris MS. cited from a transcript lent to me by Prof. de la Vallée-Poussin. Principal variants cited as 'P'. I have also collated it with my photograph (I. b 4. l. 2) of the ancient MS. 'K' described at f 128 b note, below.

<sup>6)</sup> om. P.

<sup>7)</sup> skandham P.; but Tib. 乌[[]]

निवर्तते । स्कन्धालयं च नोत्स्वति । धातूर्गेभ्यद्य न निर्विष्यते । नन्दो रागान्धाञ्च नावब्ध्यते । षडायतनज्ञन्ययामं च न व्यवसोक्यति । म्रक्तार्ममकार्गिनविज्ञानुष्यं च न प्रजक्ति। मानदृष्टिशल्यं च नोडर्सि। रागदेषमोक्जालं च न प्रशमयित। स्रवि-यामोक्तान्धकारं च न विधमयित । तृष्णार्ण[127 श्रवं च नोच्क्रोषयित । दशबलसार्थवाक् 5 च न पर्वेषते । माराशयगरुनानुगताम्च संसारसागरे विविधाकुशलवितर्कयारुक्ले परि-स्रवते । म्रप्रतिशर्षाः तथा संवेगमापधाते बङ्कानि दुष्खानि प्रत्यनुभवतः। यद्द् जातिज्ञ-राव्याधिमर्षाशोकपरिदेवडुष्खदीर्मनस्योपापासान् । रुतारूमेषां सत्नानां डुष्खार्ताना-मनावानामत्राणानामशर्णानामलयनानामपर्गयणानामन्धानामविद्याण्डकोषण्यत्तपर्पवन-द्वानां तमोशिभूतानामर्धायैकाशिद्वतीयो भूता तथाद्वपपुषयज्ञानसभारोपचयं विभिर्म। पथा-10 च्रपेषा पुरायज्ञानसंभारोपचयेन संभृतेन इमें सर्वसत्वा म्रभ्यलविश्रुद्धिमनुप्राप्तुप्रिति॥ तथात्रैवाकः । संसाराटवीकात्तार्मार्गप्रपना वतेमे सत्ता निर्यतिर्परयोनियमलोकप्र-

<sup>1)</sup> The MS. (A.) read originally valuragebhyaç ca and this has been corrected to the reading of the text, which is confirmed by K., and by P. not only in the parallel passage of prose, but also in the verses at the end of the chapter. Here (f. 62b) the line skandhālayā ura[ga]dhātu kudṛshṭiçalyam occurs. The Tib. (177. a. 3) has: 'phantoms ( ) of elements'. Uraga is not quoted in this sense; but snakes have sometimes (e. g. Jat. M 154) the power of metamorphosis.

<sup>2)</sup> Cf. Divy. 37. 25; M. Vyutp. 244. 121 and Ch. s. v. nandī. rāgāntaçcāratām na cāvabo. K; rāgataçcārakaç ca P.; but Tib. with our text.

<sup>3)</sup> hänti P.

<sup>4)</sup> For the metaphor compare 231. 2.

<sup>5)</sup> jālam A; jvalanam P.; Tib. ਕੇ 'ਕ੍ਰੇ' 'ਨਬਧ'(?) ਕੇ 'ਧੜ' ਕੈ ਸ਼੍ਰੇਸ਼ (177 a. 4).

<sup>6)</sup> The Tib. construes this compound with the previous clause, and takes gahana in the sense of 'gloom' ইपश

<sup>7)...7)</sup> omitted in Tib. ocarana na ca samo P. Below P. omits atrano and andho and inserts advīpānām before aparāyo.

<sup>8)</sup> Cf. 6. 12.

<sup>9)</sup> The readings in this extract correspond generally not with the text of the Daçabhūmīçvara (Ch. 2) as given in MS. C, which is much abbreviated (fol. 29 b. 7); but with those of the old fragment (K.). See note to 128. b.

<sup>10)</sup> Here K. inserts ayogakheminenāsvāmiprāptā (°mitven°?) mahaprapātaprapatitā.

पाताभिनुखाः बुद्दिष्टिविषमज्ञालानुप्राप्ताः मोक्गक्नसंक्ता मिच्यामार्गवितवप्रपाता । म्र-न्धीभृताः परिणापक्रविकलाः ॥ पे ॥ मंसारश्रोतानुवाहिनः तजाानरीप्रपन्नाः । महा-वेगग्रस्ता । ग्रवलोगानाश्मगर्थाः गानव्यापाद्विचिकित्साविद्धिसावि[127b]तर्कप्रपा-तींनुचरिताः । स्वजायदृखुद्करात्तसगृङ्गिताः । कार्मभैङ्गावर्त्तानुप्रविष्टाः नन्दीरागम-ध्यमम् साः । यस्मिम् स्थलोच्क् साः । यथ्रिप्रायणाः । श्रीयतन्यामानुव्क्लिताः । कुशल- ७ संगारकाविरव्हिताः। ते अन्नागिर्नक्षकुणलमूलवलेनोद्दत्य निकृषद्रवे म्रागति शिवसर्वज्ञ-तार्लर्दापे प्रतिष्ठापितव्या । हृदा वतेने सता वङ्गडव्खदीर्गनस्योपापासवङ्गल-यन्त्रप्रतिर्वाप्रवाप्रियविविवन्यने संशोकपरिदेवान्वरिते तष्णाविगडवन्यने नायाजा-वाविजागक्नसंइवे त्रिधात्कवार्ये । ते मत्नाभिः सर्वत्रैधात्कविवेके मभवप्रे चर्वड-प्लोपजने ग्रनावरणनिर्वाणे प्रतिष्ठापीयतब्दा इत्यादि ॥

एवमेभिः पर्स्पर्राचिक्तंवर्येर्च्यसायागयकारूलयेः पुरायवृद्धिनार्भेत् । तत्र तावर् भक्ताचार्याचिधिः कार्या वन्दनादिः सदादरात्॥

<sup>1)</sup> onuparyaranaddhā K.

<sup>2)</sup> at ilol anasamo K. C

<sup>3)</sup> ना is added in margin; perhaps for nana Tib. (177 b. 4) स्ट्रिंस. prabhananuco K , obhānuco C.

<sup>4)</sup> satl.º K. C. Cf. Ch. s. v. sallāņa°; M.-Vyutp § 208. Tib. विह्या केंग्र 더(3).년.ㅋ

<sup>5)</sup> So K. C; Layagahaganānupr° A. এই নার্বায়গার্নীর বুলাগাম Tib.; correct Ja. p 9 col., 1 accordingly.

<sup>6) &#</sup>x27;asmi'-manenamoksha-sthalam ucchannam yesham A (marg.) asminma A (text) °asmınmanasthalotsannah K. Tib. 및 지디어 문자기. 'disappearing, wandering in the desert . . of egoism'.

<sup>7)</sup> paribhūtāh K.

<sup>8)</sup> shadāyatanagrāmabhayatīroccalo K.

<sup>9)</sup> Corrected to sandhara a sec. man. সুঁম্'ম্ম্'ম্ম্'ম্ 'one skilled in foster-

<sup>10)</sup> The margin gives the reading oadibhih. If this be correct we cannot of course take this clause as a versus memorialis.

श्रार्थीयद्त्तपरिपृष्क्षायां कि त्रिरात्रि त्रिरिवसस्य च शुचेः शुचिवस्त्रप्रावृतस्य च त्रिस्कन्धकप्रवर्तनमुक्तं ॥ तत्र त्रयः स्कन्धाः पापदेशनापुणयानुमोद्नाबुद्धाध्येषणा[1284]ष्याः
पुणयराशित्वात् । तत्र वन्दना पापदेशनायामक्तर्भवति । बुद्धात्रमस्कृत्योपासिपरिपर्काणां
देशनेति कृत्वा । याचनमध्येषणायां एकार्थत्वात् । पूजा तु विभवाभावादिनित्येति नोक्ता ।
मानसी वाचसी च सूत्रात्तरप्रसिद्धवावोक्ताः । त्रयाणां तु वचनात्प्राधान्यं गम्यते । तत्र
वन्दना । सर्वबुद्धात्रमस्यामीति ॥

श्रीपीत्वयमितमूत्रे त्वात्मपर्पापदेशना पुण्यसंभारे पैद्यते ॥
गावाचतुष्ट्येन च यवागी तैश्च स्तोत्रैः । श्रार्यभद्रचर्यादिगार्वाभिर्वा पूतना च॥
श्रार्यरत्नमेघे यद्योक्तं। इन्ह बोधिसत्वी यानीमानि भवित्त पुष्पतातानि वा पत्तनातानि

10 वा म्रममान्यपरियङ्गिण ' तानि त्रिष्कृत्वा रात्री त्रिष्कृत्वा दिवसे बुद्दबोधिसत्वेभ्यो नि-र्यातयित ॥ पे ॥ सयधीमे धूपवृत्ता वा गन्धवृता वा रत्नवृत्ता वा कत्त्पवृत्ता वा म्रममा म्रपरियङ्गास्तानिप त्रिष्कृत्वा रात्री त्रिष्कृत्वा दिवसे बुद्दबोधिसत्वेभ्यो निर्यातयतीति ॥

<sup>1)</sup> The Tib. (178 a. 2) understands this expression as the reading (기계기기) of the Triskandhaka. See M. Vyutp. § 65.59, K. F. 274, Bt ad V. 98, 99.

<sup>2)</sup> This adjectival form appears not to occur elsewhere and the sūtra referred to is accordingly not extant.

<sup>3) . . 3)</sup> This clause is not rendered in the Tib. See below 291. s.

<sup>4)</sup> See below 297. 2.

<sup>6)</sup> Quoted also in Bodhic-t ad II. 25 (ed. Bibl. Indica, pp. 57.12-58.5). The quotation includes the extract from the Ratnamegha, showing that Prajñākaramati stole Çāntideva's extracts, instead of reading the sūtras for himself.

नि सर्वरसायनानि सर्वसिललानि म्र[128b]नव्यानि म्र्ट्मिएडलानि । सर्वकाखनमएड-लानि । विवृत्तेषु वा लोकधातुषु ये पर्मर्सस्पर्शसंपत्ना भूपर्यटक्ताः । म्रमृतलता । म्रमृष्टी-सा वी शालयः । सर्वेत्तर्कुरुद्धीयेषु । परिमुद्धेषु च लोकधातुषु ये रमणीयतराः परि-भोगाः॥

यया चार्यर्तिष एचारः । स पार्नानानि सूत्रात्तेपूदारोदाराणि तथागतपूत्रोपस्थानानि । पृणोति । तान्यागयतस्तीन्नेणाध्यागयेन बुद्धवोधिमत्रेभ्यः परिणामयतीति ।

तया । स विविधानि पूजीपस्यानानि चनुविचित्तपतीति॥

देशना पूर्वितित्व । द्यार्यात्वयमितमूत्रे त्यात्मयस्पापदेशना पुण्यसंभारे पद्यते । द्वीनुमी-दना भद्रचर्यामाद्यया । चन्द्रप्रदीयानुमीद्नापरिवर्तेन वा । द्वीद्येषणा भद्रचर्ययेव । परिणा-मना तु सकलसमाप्तार्यभद्रचर्ययेव । वद्यध्वपिणानिनां वा पश्येत् ॥

ग्रयवा द्रशभूगकोक्तानि मेक्।प्रिणधानानि । ययाक् । यद्वताशेषनिःशेषानवशेषसर्वबु-द्वपूतोपस्यापनाय । सर्वाकार्वरोषेतमुदाराधिगुक्तिविशुद्धं धर्मधातुविषुत्तमाकाशधातुष-र्षवसानमपरात्तकोटीनिष्टं सर्वकल्पसंष्यावुद्धोत्पार्संष्या(प्रति)प्रस्रव्धं । मक्षपूत्रोपस्या-

<sup>1)</sup> I preserve the form given in the MS. Bt has the falsa lect āmaṇḍalāni: but Tib. 호흡기다.

<sup>2)</sup> Cf. Mhv. I 340.12 sqq., and Senart ad loc. Our MSS. seem to read paryataläh. Tib. 31'33 'earth-fat' (178 b. 4). The 'bada-látá' (sic) of Sp. Hardy (p. 67.20) who is cited by Senart, is possibly a corruption of amatalatā.

<sup>3)</sup> Om. B t.

<sup>4)</sup> ca, before parico in Bt

<sup>5)</sup> Cf. Bodhic III. 1-5. deçanā po refers to 169.0; cf. et. Bodhic. Ch. II.

<sup>6)</sup> Supra 218.3-216.5. See also 'Additional Notes'.

<sup>7)</sup> The readings in the following extract have been collated with the corresponding passage in the text of the sūtra, a considerable portion of which was discovered by me in the Mahārāja's library at Kathmandu. The fragment ('K') dates from about the VIth cent. A plate showing part of this passage from that MS. has been prepared for the present work. The passage also occurs in the Daçabhūmīçvara, Ch. I. For the points of difficulty in the extract I have collated a Cambridge MS. ('C') of that sūtra (Add. 867, ff. 13 b. sqq.) neglecting modern barbarisms, the MS. being copied by an ignorant scribe from a good original.

नाय[1292]। प्रथमं मङ्गप्रिषाधानमभिनिर्क्रिति॥ यद्वत सर्वतथागतभाषितधर्मनेत्रीसंधार-णाय सर्वबुडबोधिसत्वपरियक्तय । सर्वसम्यकसंबुद्धशासनपरिरत्तणाय । धर्मधातुविप्त-माकाशघात्पर्यवसानमपरातकोटीनिष्ठं । सर्वसंत्रात्पसंख्याबुद्दीत्पारसंख्याप्रतिप्रस्रब्धं। सद्धर्मपरियक्ताय। दितीयं मक्ताप्रणिधानमभिनिर्करित ॥ यद्वत सर्वबद्घीत्पादनिरवशेषसर्व- लोकधातुप्रसरेषु। तुषितभवनवासमादि कृता च्यवनीचङ्कमणागर्भिस्यतिज्ञन्मकुमारक्रोडा-त्तःपुरवासाभिनिष्क्रमणहुष्कर्चर्यावे विभएडोपसंक्रमणमार्धर्षणाभिसंबोध्यध्येषणमहा-धर्मचक्रप्रवतन्मक्षपरिनिर्वाणोपसंक्रमणाय । पूजाधर्मसंयक्ष्रयोगपूर्वगमं कृत्वा सर्वत्रैकः कालविवर्तनाय । धर्मधातुविपुलमाकाशधातुपर्यवसानमप्रात्तकोटीनिष्ठं सर्वकल्पसंख्या-बुद्धोत्पादसंख्याप्रतिप्रस्र<sup>®</sup>धं पावन्मकापरिनिर्वाषोपसंक्रमणाय । तृतीयं मकाप्रिषाधान-10 मिनिर्करति ॥ यङ्जत सर्वबोधिसबचर्याविपुलम्हद्रताप्रमाणासंभिवसर्वपार्मितासुँसंय-कृतिः। सर्वभूमिपरिशोधनं साङ्गोपाङ्गनिर्कारं यावत्सल[129b]तपाविलतपासंवर्तविर्वर्त-सर्वबोधिसत्वचर्याभूतपद्यावद्भूमिपधोपरेशपार्मितापरिकर्माववार्।न्शासन्यनुप्रदानोपस्त-

<sup>1)</sup> sarvasamyaksambuddhaparigro sarvabaddhaçāso K. The Tib. seems to have read sarvabuddhabodhi samyakparigro and the rest as A. As to dharmanetri see E. Hardy, Nettipp., Introd. p. vii., n. 1.

<sup>2)</sup> Cf. Senart, Mhv. i. 489 ādikamkņo C.

<sup>3)</sup> garbhasya marg. ācakr° K. āvakr° C. মেই ব'ব্ব্ব্ব্র্ব্র্র্ব্র্ব্র্র্ব্র The reference is to the varied movements of the embryo.

<sup>4) . . 4)</sup> bodhimo . . . na om. K. C.

<sup>5)</sup> onasamao A.

<sup>6)</sup> kramāņāk

<sup>7)</sup> om. krtvā K.

<sup>8)</sup> A. here inserts the words cittotpādābhinirhārāya, not in K. C. or Tib.

<sup>9)</sup> pranidhim A.

<sup>10)</sup> otāsam K. C. (and Tib.).

<sup>11)</sup> onasā A.

<sup>12) °</sup>hārasalaksh° K.

<sup>18)</sup> om. vivarta K. Tib. (179. b. 4) 뮰짜'지'독특'격등짜'지Ĉ'권투'ජ고 자회자자독자 sarvathāpi bodhi° A. nihārakshaṇavivarttasanvarttasarvvabodhis° C.

म्भिचित्तोत्पाद्यिभिनिर्क्शराय। धर्मधातुविपुल्यमाकाशधातुपर्यवसानमपरात्तकोठिनिष्ठं सर्वकित्यसंख्याचर्यासंख्याप्रतिप्रस्नव्धं चित्तोत्पाद्यिभिनिर्काराय। चतुर्वं मरुाप्रणिधानमभिनिर्क्रिनित्त ॥ यद्वतं निर्वजेषसर्वसत्वधातुद्रप्यद्विषस्तासंत्ति नैव संत्ति नासंच्याउडात्ररायुत्तसं स्वेद्त्तीपपाद्वकत्रैधातुकपर्यापत्रव्यद्वितसम्बस्तसर्वेषपतिपर्यापत्रनामद्वपसंगृकृतिताशेषसर्वसत्वधातुपरिपाचनार्यः। सर्ववद्वधर्मावतार्रणायः। सर्वगतिसंख्याच्यवच्चेर्त्तायः। सर्व- ६ स्वानप्रतिष्ठापनायः। धर्मधातुवियुल्यमाकाशधातुपर्यवसानमपरात्तकोठिनिष्ठं सर्वकत्वपः संख्यासत्वधातुसंख्याप्रतिप्रस्रव्धं। सर्वसत्वधातुर्यरिपाचनाय। पत्तमं मरुाप्रणिधानमभिनिर्क्रिति ॥ यद्वतं निर्वजेपसर्वलोक्तधातुवियुल्यसंत्तिप्रस्वद्वत्वाप्रमाणस्कृतिद्वरिक्वयत्वैनित्तं । सर्वक्तिस्यानुतिर्वेश्वर्याम्यस्यस्यानुत्रते । सर्वक्तिस्यानुत्वियुल्यसंत्तिप्रस्वत्वेष्ठित्रस्वक्रित्वेश्वर्याच्यत्वेशित्रस्वक्रिते । धर्मधातु(१३००)वियुल्यमाकाणधातुपर्यवसानमपरात्तकोठिनिष्ठं सर्वकः । त्यसंख्यालोक्तयातुसंख्याप्रतिस्रव्यं लोक्तधातुविभागद्वाद्यायाय। यष्ठं मरुाप्रणिधानम-भिनिर्क्रति ॥ यद्वतं सर्वत्रत्रेक्तसेत्र एक्तित्रेत्र सर्वतेत्रेत्तमवश्वर्णपरिशोधनं । स्रप्रमाणवुद्वस्तित्र प्रमित्ति। यद्वतं सर्वतेत्रेत्तमिण्यत्र । सर्वत्तित्रस्व प्रमित्ति। सर्वत्रस्वविष्ठाप्रतिमिण्यत्वे । सर्वत्तित्रस्व सर्वितेत्रस्वस्त्रस्विष्ठेतिस्ति। स्रप्रमाणवानानक्तिः प्रमित्त्वविष्ठित्रस्वविष्ठित्रस्वविष्ठित्रस्वविष्ठिति। स्रप्रमाणावानानक्रस्वतिप्रम्यम्वस्वविष्ठित्रस्वविष्ठेतिस्ति। स्रप्रमाणावानानाकर्याः प्रमित्तिविष्ठान्ति।

<sup>1)</sup> So KC; and Tib. U지정 및 자라나; caraṇāya A.

<sup>2)</sup> bdham i satvaparipo K. sariasatiapo C Tib supports our reading

<sup>3) &#</sup>x27;confused'; 'bhyasta' A. C. darikam bhavaturthasama' (1).

<sup>4) °</sup>iamindra° A.

<sup>5)</sup> With this form, not quoted from other texts, compare vaimātratā in Mhv. ('diversité') and Pali vemattatā vimātratāvibho C at first; vaimatrya below.

<sup>6)</sup> om. K. C., contra Tib. In the margin of A. occurs the following gloss: elo bhava ityādivat sarvakshetrāņām ekalshetrasvabhavānatikrameņāvagaraņāt prativedhāt çodhanam | evam anyathā.

<sup>7)</sup> In the margin of A. the form sphānita (for sphārita?) is added between  $kshetra^{\circ}$  and  $pr^{\circ}$ .

<sup>8) °</sup>ddha A. C.

<sup>9)</sup> udārasarva A.

<sup>10)</sup> Tib. 절목'중도

एतच भावयन् सर्वत्र परिणामयामीति योग्यं॥

<sup>1)</sup> Meaning uncertain. Cf. saṃtāna 23. n. 4 (and 'Additional Notes') also 126. 9. Tib.: 핏이디지 및 디디디디 (181. b. 3).

<sup>2)</sup> The fear of being without a cloka to use as a pranidhi or as a charm (?). The Tib. translates literally.

<sup>3)</sup> 조기 & T 'timidity'. Noun-form new in this sense; carada 'timid' in lexx. 'only. Pali sarajjam. M. Poussin informs me that the present phrase really occurs in Madhy. vr., Ch. I. (misprinted in Calcutta text, p. 11.25).

<sup>5) &#</sup>x27;Fear as to association with (supr. 154. 7) different persons'; visabhāga 'keinen Antheil habend' B², Nachtr.; Tib. 국지경기지 (181. b. fin) and Ch. s. v. On forms of bhaya, cf. supra 198.7-11 and Angutt. Bhaya-vagga (II. §§ 119—122).

मंत्रेपतः पुनिर्यमनुत्तरा परिणामना येषमार्घभुद्रचर्षागायाण् ।

मञ्जुणिरी यय ज्ञानित ज्ञूरः सो च समज्ञत भद्र तथैव ।

तेषु भ्रन्त भ्रनुशित्तयमाणी नामयमी कुशलं इमु सर्वे ॥ [५५]

सर्वित्रियध्य गतिभि जिनेभियी परिणामन वर्णित भ्रमा ।

ताय ग्रन्त कुशलं इम् सर्वे नामयमी वर्भद्रचरीये । इति ॥

5

॥ इति जिनासगुच्चये भद्रचर्याचिधिः पोडणमः परिच्हेदः समाप्तः॥

## XVII.

## वन्दनानुशंसाः सप्तद्शः परिच्छेदः ॥

उत्तो वन्द्नादिविधिः । तेन पुण्यवृद्धिर्भवतीति कुतो गम्यते ॥ मार्पावलोकनसूत्रात्। एवं कि तत्रोत्तं ।

10

<sup>1)</sup> The present extract forms stanzas 55—56 of the Bhadracarī-pranidhāna-rāja, as the work is usually styled in MSS. The text has been collated with two Cambridge MSS (C) Add. 1680 1 fol. 5. b. 5 (C<sub>1</sub>) [sec. xi] and Add. 1471, f. 9. a. 4 (C<sub>2</sub>) Metic. Dodhaka. Anusvāia gives length by position in these gāthās, in contrast to the elision of Vedic and of Latin prosody.

<sup>2)</sup> tesha A.

<sup>3)</sup> tripatha contra metrum A. The phrase sarvatriyadhva° occurs several times in the Bhadrac.

<sup>4)</sup> nına C1; onitu agrāh C2.

<sup>5)</sup> rvc C2.

<sup>6)</sup> See 89. n. 3 (avalokanā°). The present extract corresponds with the passage II. 363, sqq. of Senart's text II is hypothesis (II. xxvi. n 3) that the sūtra is an interpolation in the Mahā vastu is rendered probable by Çūntideva's citations from it as a separate work, and by the independence of the Tib version. The present extract is made from a different and more Sanskritic recension of the sūtra. It is of course not easy to say whether the omissions, which occur also in the Tib., are due to Çūntideva, or to the recension. Only the variants most important for our text are noted below, the corresponding passages in the Mhv. being denoted by 'M'.

10

15

वर्जयत्यत्तेणान्यष्टी य इमे देशिता मया। त्तर्णं चारागपत्येकं बुद्धोत्पादं सुशोभनं ॥ [132a] वर्णवान् द्रपसंपन्नो लत्नणीः समलंकृतः। स्थामा बलेन चोपेतो नासी कीसीखमच्छिति॥ म्राब्वो मङ्गधनश्चासौ म्रध्यः पुरायवानि । म्राराग्य लोकप्रयोतं सत्करोति पुनः पुनः॥ श्रेष्ठीकुलेषु स्फीतेषु स माचेषुपपचते। भवेदानपतिः शूरो मुक्तत्यागो स्थानत्सरी ॥ राजा भवेदार्भिको असी चत्र्द्वी पेश्वरः प्रभः। प्रशासयेन्मक्री कृतस्त्रां समुद्रगिरिक्एउलाम् ॥ मक् हिंकश्चक्रवर्ती सप्तर लसमन्वितः। राज्ये प्रतिष्ठितो बुडान् सत्करोति प्नः प्नः॥ <sup>(8)</sup> इय्तशास्माद्रतः स्वर्गे प्रसन्नो जिनशासने । शको भवति देवेन्द्रः ईश्वरो नेरुमुईनि ॥ न शक्यं भाषता वर्ण <sup>(10)</sup>यित् कल्पकोटिभिः। य स्तूपं लोकनाथस्य नरः कुर्यातप्रद्विणम् ॥

<sup>1)</sup> varjeti akshanam M.

<sup>2)</sup> ārāgeti kshanam M.

<sup>3)</sup> Formerly referred to  $\sqrt{a}s$ ; but see Pischel Gr. Pr. § 480, and compare Manu II. 93 dosham rechāti.

<sup>4)</sup> buddhān marg.

<sup>5)</sup> At this point an extra stanza in M.

<sup>6)</sup> Here three stanzas in M.

<sup>7)</sup> praçvāso A; but Tib. 디方디, agreeing with M.

<sup>8)</sup> So the MS.

<sup>9)</sup> Two stanzas omitted.

<sup>10) &#</sup>x27;He cannot bring to an end, exhaust, the praise of Buddha by telling it'. Scan as if kshapetum. The scansion of Mhv. II. 364. 8 is more difficult.

न जात् सो उन्धः खज्जो वा कल्पानामपि कोटिभिः। उत्पाग्व बोधिचित्तं यः जास्त् स्तूपं व्हि बन्द्ते ॥ द्रविवार्गे द्रवस्थामी वीर्मा द्वविक्रमः। कीशल्यं गच्छति निप्नं वृत्वा स्तूपप्रदृत्तिणम् ॥ यो बुँदबोरिनियुत्तणतसङ्खान् काल्पान् बोटी च तुलिय सत्कर्या । 5 पछोक् कलपे चर्मका घोरकाले बन्देप स्तूपं बद्धतर् तस्य पुरायम्॥ [132b] ययो कि बुद्धों यतुलिय द्वाणीयों भ्रयां चरिता चरियविशेष प्राप्तः। तस्येक् पूजा कार्य नर्रियगस्य विषाक श्रेष्ठो भवति स्तुल्यद्रपः॥ क्षे इतेष्ट्रयता मन्द्र्येभ्यत्वापत्त्वंशेषु गच्छति । विमानं लभते तत्र विचित्रं स्तनामयन ॥ 10 नूरागारं स्वपं द्वा म्रप्तरोगणसेवितः। गालां स्तूषे संप्रदाय त्रायस्त्रिशेषु नायते ॥ यष्टाद्भवलसंपूर्णा स्वर्णसिकताऽस्त्रिताम् । वेडुर्पस्पारिकेशेव दिव्यां पृष्टारिणी लभेत्॥ भुक्ता च तां रितं दिव्यां म्रायः संपूर्व पण्डितः। 15 च्युता च देवलोकात्स गृनुष्यो भंगति भोगवान् ॥

<sup>1)</sup> Two stanzas omitted.

<sup>2)</sup> I have found no exact parallel for this line in the Mhv. Its metre could be brought to the Trishtubh-pattern by correcting to halpāna and sathareya. The metrical scheme of the next three lines is as follows: \(\frac{1}{2} - \frac{1}{2} -

<sup>8) ?</sup> cf. Mhv. II. 379. 16-19.

<sup>4) &#</sup>x27;tulo . . . 'grām MS.

<sup>5)</sup> Mhv. II. 365.3 sqq.

<sup>6)</sup> Cf. the readings of Senart's MSS. B and C, p. 365. 7 note. The avagraha probably represents the upasarga  $\bar{a}$ .

<sup>7)</sup> Scan, or read with M., bhoti

पाणीतलेषू मुरुचिरु मुक्तकाराः प्राडर्भवती विविध स्रनसकल्पाः।

सिंक्लिताः मुरुचिरवर्णमूत्रा वेदिवे स्तूपं भगवत चोवरेगिः॥

देता पताकां भगवत चेतिकेषू रूदं बनिवा तय क्षिण वृद्धलेकि।

स पूबनीयो भवति मक्षवनस्य (चैर्तु श्रेष्ठो जिनवारिकाये॥]

विवर्णवर्णी भवति सिं म्रात्मनावो लाभी स भोतो सुरुचिर्चीव[1336]राणां।

कर्पासिकानां सुसक्ति कम्बलानां डकूलकानां तय वरकीशकानां॥

कर्पासिकानां मुसक्ति कम्बलानां उन्तर्भागं प्रतिलिभे न चिरुण।

प्रभूतकोषो भवति स्रनसप्रक्षो परिचीर् तस्य भवत्यद्गिनचितः।

न चित्रपूलं अन्यति सो परस्य प्रसाद्चितः सद् स्रप्रमतः।

न तस्य स्रियः क्रनति विपनशस्त्रं उद्दीवणीयो भवति नक्षवनस्य॥

<sup>1)</sup> Some of the expressions in this stanza occur at Mhv. IL 317. 3-8.

<sup>2)</sup> Cf. Senart on Mhv. II. 311. 13. *Ibid.* 317. 8 the same metrical difficulty occurs as here, and S. corrects to simhil<sup>2</sup> — cun pis-aller, qui ne me satisfait guère<sup>2</sup>.

<sup>3)</sup> refit MS. A similar corruption of Verth, the Pali equivalent of Verth (Pkt. redh) occurs in MSS. of the Mhv.

<sup>4)</sup> See Mhr. II. 375. 9—13.

<sup>5)</sup> syām; cf. 115, n. 1.

<sup>6)</sup> Our text really has a lacuna here, though not indicated in the MS. This is shown by the corresponding pada of the Tib., which reads () (183. b 5). This of course is not the precise equivalent of the Mhv.-text, which I have inserted to complete the general sense. It presupposes bodhicarya, not jinae.

<sup>7)</sup> Mhv. 375. 17-22 The Tib. does not render the stanza.

<sup>-8)</sup> Cf. Pischel, Gr. Pk. § 423.

<sup>9)</sup> So MS., altered to kauçaiko. Cf. M., loc. cit. (varr. lectt.)

<sup>10)</sup> Mhr. II. 377. 6-9.

<sup>11)</sup> Webhi MS. a sec. m.

<sup>12) °</sup>cāra M.

<sup>13)</sup> janayati so (Tib. 79) pareshu ... saāā apro M. (378. 5). A (contra metrum) janeyet parasya .. Saāā 'pro'.

भीषो उपादाय च विभवायु पावत् नाम्ब्रद् तेन भवति बुहतेत्रं ।

शकां तीयतुं ग्रापुष्मिय एवद्वया न बुहत्तूषे धर्यत एक दीयम् ॥

न तस्य नापो भवति ग्रविणाताङ्गो दिंग्र भीती परिष्मुनो ग्रक्कणी ।

ग्रालोक्तप्राप्नो विचर्गत सर्वलोके दिद्व दीपं भगवत चेतिकेषु ॥

गदि बुहतेत्रा निगुतशत(।) सद्त्रा भवेषु पूर्णा जिल्लीतसर्पपिभिः ।

शक्तां गणेतुं तुलपितु भाषितुं वा न तथागतेषू धर्मितु एकद्रीपम् ॥

भीलङ्कारिता मुर्हाचरदर्शनीयं यो देति क्त्रं भगवत चेतिकेषु ।

तस्येक् भीत्यसद्ध ग्रात्माचो हात्रिंग्रतिभिः कवित सत्त्रोभिः ॥

योभिर्तिनस्य प्रतपत ग्रात्माचो ह्रपं विशिष्टं प्वीरिव काजनस्य ।

नाम्ब्रदो वा सुर्हाचरदर्श(१३४०)नीया ग्रमिकीर्ण क्षुसुमित सत्त्रणेभिः ॥

ग्रीमक्राप्तो भवति गक्षणाल्यः चरिति श्रीष्ठावर्चारिकाणां ।

न भीगक्रानिर्भवति बद्राचिदस्य देवान भीति गक्रकत प्रतितश्र ॥

<sup>1)</sup> M. 378 21 sqq. jāmbunadena bharati riguddhal.shetraṃ A; jāmbunadasya imaṃ buddhal.shetraṃ (metre?) M. I have tried to restore sense and metre from the Tib which has でうってい、マスマッカマックにおっていました。

<sup>2)</sup> i. e. na çalyam Lshayayıtum; cf. 298.15 (Lshapa°) and infra l. G. āyu is not represented in Tib. or in M. If āyu is genuine, we must scan about for book

<sup>3)</sup> Perhaps and firm healths, though the Tib. which here has  $\sqrt{3}\sqrt[3]{6}\sqrt[3]{6}\sqrt[3]{6}$  seems to represent a different reading. parighabho (confirmed by the Tib.) is of course the origin of the 'phalikam bhuya' which puzzled M. Senart. For achambhī (not rendered in Tib.) cf. Mhv. II. 269.20. To Childers s. v., chambhitattam, add a ref. to Db.-sni § 965.

<sup>4) %.</sup>hāq MS.

<sup>5)</sup> Cf. Mhv. II, 381, 23 sqq.

<sup>6)</sup> See Ch. s. v. and Mhv. Index

<sup>7)</sup> This pada is metrically confused and deficient. A word like cama (Tib. 3'4 184. a. 4) has been lost.

न कामभोगी रमित कदाचि घीरो विष्युद्धशोलः सकुशलब्रह्मचर्यः। समाद्यिता वनुपवने उषिता अभियुक्तिन्यानो भवति विशेषप्राप्तः॥ न ज्ञानकानिर्भवति कदाचिद्स्य न वोधिचितं विजकृति सो कविचत्। मैत्रोविकारी भवति म्रदीनचित्तो द्वेक् इसं भगवतचेतिकेष ॥ वाखेन पूजां नरव्यभस्य कृतां न शोक शल्यवश बात् भोति। 5 मनोज्ञयोषो भवति मनुष्यसोने स्वराङ्ग तस्याविकस [वि]षुढ भोति॥ विशुद्धचतुर्भवति से संप्रजन्या विष्युद्धश्रोत्रो भवति उद्यचितः । घणोन्द्रिय पर्म उत्तर भोति वाद्त्रि वार्य भगवत चेतिकेष् ॥ बिद्धास्य भीति सुरुचिर दुर्शनीया सुसुद्दन नृद्धी रुचिर ननोज्ञ घोषा । रक्ता प्रवासा यग्री्व देवतानां स्वराङ्ग कोटीवर् स्वते अप्रमेगां॥ 10 न बातु भोती उर्ग् म्रांबद्धको वा न खन्नकुट्यो नाप च नानिताङ्गः। विशिष्ट भोती सुरुचिर म्रात्मभात्रो [1846] त्रादित वार्व भगत्रत चेतिकेषु॥ न जात् कञ्चिज्ञनये प्रसार् रेवो च नागो मनुज नक्रोरगो वा । म्राम्रासप्राप्तो विचर्ति सर्वलोके वाद्ति वार्व भगवत चेतिकेषु॥ क्ष कल्यान कोटोनियुत्(शता)सक्तं विशिष्टकायो भवति स्रनिन्दिताङ्गः। प्रासादिको ४सौ कवचित जनपोभिः संशोध्य स्तूपं भगवत निर्वृतस्य ॥

<sup>1)</sup> arīktadhyo M. The reading implied by the Tib. is abhijāsprāpio ut supra.

<sup>2)</sup> The pada is again defective. Beyond the two first words the reading implied by the Tib. is different and an entire prasahanti M.

<sup>3)</sup> Supplied from M. (382. 24).

<sup>4)</sup> susamo M. and perhaps Tib.

<sup>5)</sup> d (sic for t) added a sec. m.

<sup>. 6)</sup> M. 386. s.

<sup>7)</sup> Added for metre from Tib. অনুষ্ট্ৰ- bharaty anind ME.

विनानमेष्ठं सभित मनोत्तगन्धं दिन्यं विशिष्टं सुरुचिर्चन्दनस्य ।
न जातु तृष्णां जनपति सो कदाचित् संशोध्य स्तूपं भगवत निर्वृतस्य ॥
प्रीतापकाले जिनवर्षासनस्मिन् न जातु भोती उपगत जम्बुद्धोपे ।
स्वर्गे स भोति प्रिताष्टित तस्मि बाले गन्धानुसेषं दृद्धि जिनस्य स्तूपे ॥
दुर्गन्धिकामानशुचितुगुप्सनोपान् वर्जे ति नित्यं प्रिताष्टित शीसकन्ये ।
चरी स निर्त्यमिनु वर् ब्रह्मचर्षं गन्धानुसेषं करिय जिनस्य स्तूपे ॥
द्रतभ्युतो असी मरूपति स्वर्गलोको भ्रंथं सक्ष्मा तुस्पति नो चिरेण ।
करोति चार्थं सुविषुलदेवतानां गन्धानुसेषं करिय जिनस्य स्तूपे ॥
विशेषाप्ट्रवावयो भवति मनोत्तघोषः प्रियो मनापो बद्धजनमत्कृतम्य । [1354]
सुद्धं च तस्य भवति सद्य प्रसन्नं गन्धानुसेषं करिय जिनस्य स्तूपे ॥
पीपापभूमि--विज्ञक्तियशेषा ग्रासवको भवति तथागतानां ।
प्रमादलब्धः सद्द सृद्धि प्रेमणीयो गन्धानुसेषं करिय जिनस्य स्तूपे ॥

<sup>1)</sup> M. 388. 1. çãsanesmin MS; cf. p. 300 n. 2.

<sup>2)</sup> The line is understood by the Tib. to mean that he is not re-born in J. then.

<sup>3) . . 3)</sup> pratisht, as in Ragtrap. 53. 4.

<sup>4)</sup> To correct the faulty metre is not easy. If we read nityam caranto (cf. M. ::88.7), we lose  $^{\circ}a$ , which in the Tib. is expressly contrasted  $(\overline{7},\overline{9})$  with  $^{\circ}a$  ( $(\overline{7},\overline{9})$ ).

<sup>5)</sup> arthali MS The Tib. seems to understand the phrase: che counts his wealth by (as) thousands» (현기기 184 b. 6).

<sup>6)</sup> M. 388. 21.

<sup>7)</sup> Sic MS, contra metrum,

<sup>8)</sup> Cf. M. 388, 17-20.

सो अत्यां वै विजकाति सर्वे श्रष्ट त्याश्चास्य विशिष्ट भीति। बुद्धान पूजामतुलिय सो करोति होरित जालं भगवत चेतिकेष्॥ भूरश्च भोति द्रुवनित्रप्रमत्तो न कामभोगे अभगति जनेति । नैष्क्रम्यप्राप्तौ च म्रदीनचित्तः होरित जालं भगवत चेतिकेष् ॥ ने बोधिचित्तं प्रमुप्यति तस्य जातु म्रखाउङ्गीलो ४स्ति सुसैवतद्य । 5 धर्म विराग लभते विष्युद्ध उपनीय जाल भगवत चेतिकेष्॥ डुर्वाचतां विज्ञकृति सर्वकालं प्रजामभावं च जकात्यशेषम्। विशालप्रज्ञी विक्रिति चीरिकायां उपनीय बालं भगवत चेतिकेष् ॥ लाभी च भौती पुचिभोजनानां वस्त्रान् विशिष्टान् लभते सुवर्णान् । स्पर्धाभ्यूपेतान् कृचिद्र्धनीयानुपैनीय जालं जिनचेतिकेभ्यः॥ अभ्युत्तिपिता जिनचेतिकेभ्यः निर्माल्यमुञ्कं प्रमुद्तितेत्रगतातः। त्रजेत कामान् द्वःखर्बेरघोरान् मारागपेद्शवलमार्थवाकान्॥

<sup>1)</sup> so 'ksho . . . bhoti MS. With the stanza cf. M. 392. 5-8; as to choritra cf. Senart ad 391. 22, and Hindi হারনা.

<sup>2)</sup> oanu apparently MS.

<sup>3)</sup> M. 392. 1—4. For metre cf. 305.10 supra; yet bhoti in similar metrical position 1. 9. below.

<sup>4)</sup> Cf. Senart Mhv. I. 443. In spite of Davids & Oldenberg (Vin. Texts I. 104. n. 1), who seem to misunderstand Itivutt. § 72, nekkhamma seems to be connected with \( \frac{1}{kram} \) not \( \frac{1}{kam} \).

<sup>5)</sup> M. 392. 9 sqq.

<sup>6)</sup> MS. apanīya, here and below, perhaps by confusion with apaneti below. I read upano (cf. Mhv.. 391. 3 where Senart's MS. C actually reads apanaye) in order to alter as little as possible, though the refrain in the Tib. প্রস্থান্ত্রস্ত্ is unchanged, suggesting choritra ut supra.

<sup>7) °</sup>hareta cārīkām MS. contra metrum; but Tib. কুঁন নেম্ব্ৰ

<sup>8)</sup> MS. apanīya as before.

<sup>9)</sup> Tib. (185. a. 5) reads: ਨ੍ਹ'ਧਕੇ' (*graddhā*) ਸ਼੍ਰਾ|ਕ'ਧਡ੍ਰੇਨ੍ਹ'ਧਨਿੱਕ'(ਕੁਰ'ਸਨਿੱਨ੍'हेਰ'ਪ) The form abhyutksho occurs in the Mhv.-reduction of the present (Avalokana-) sūtra, at II. 329. 2. otkshapio MS.

10

15

प्राप्तादिको भोति विश्वतकायः उद्घीतगाी[135b]पो वक्कन्ननपूजनीयः । न तस्य राजापि प्रद्वष्टचित्तः यो जीर्णप्ष्पानपनेय चैत्ये ॥ कुमार्ग सर्वे पिवित घ्रपायभूमिः स जीलस्वान्धे स्थित बीधिसवः। यवतार्षिता तिनवैतिकेभ्यः पुष्पं च प्रागन्यनेरैः प्रदत्तं ॥ शोबांश्च दोपान्त्रित्रक्तात्यमत्तो रोगानशेपान्त्रित्रक्तात्यनेकान् । याशासप्राप्तश यनत्तवाल्पान् वो जीर्पापुष्पानपनेति चैत्ये॥ बुद्धम् भोत्यसद्गद्विणीयो चतुत्त्यप्राप्तो नर्मप्रवृत्तनीयः। ग्रलंकतो भर्वात विशृह्यायः यो जीर्षपुष्पानपनेति चैत्वे॥ रुखाञ्च यः सुरुचिर्रादेच्य पुरुषं मान्दार्यानप्यय पाटलं वा । निर्मार्ह्यमे यो अपनेपत चेत्ये विषाक श्रेष्टो अस्य भवेद्तुल्यः॥ '' यः प्राजनिः प्रणमित नावस्तूपं इन्दं अनिता च सबुद्धलोत्रे । सो भोति लोके गुरुक्तु सत्कृत<mark>ध</mark> प्रासादिको भवति सुदर्शनीयः॥ तस्येक् राज्यं निपतित सर्वलोको देवासुरा नागमनुष्यकाश । सर्वाः सङ्खाः कृतुमित लोकधातुः प्रशास्ति राज्ञो वश ईखरां छ ॥ पे तस्य राज्ये स्थित शोत्ति सत्ताः स्थापेप सर्वानकल्पवृदद्याने । यपायभूम्यस्त्यता भवत्ति करोति चैपां पर्मसुष्रेष्ठमर्थम् ॥

<sup>1)</sup> If genuine, for prathita (cf. Mhv. III. 122. 5), and thus: 'made clear [with a view to avoidance]'; Tib.  $\sqrt[3]{5}$  'avoid'. The parallel passage in M. (393. 6) has phita, which does not yield very good sense

This pada would seem to indicate the origin of the unmetrical nirmalyam at M. 393. 19.

<sup>3)</sup> Cf. M. 394, 11 sqq.

<sup>4)</sup> olir namo MS.; but cf. 308.6 below.

<sup>5)</sup> There seems to be no counterpart to this verse in the Mhv. In the third pada --- replaced by --- is of course quite exceptional.

परिचारो(136a) उस्य भवति मनोज्ञषोषः पुरियेत्वेतः स्मृतिमतिपूज्ञनीयः।

श्राश्चासप्राप्तो विचरति जीवलोकं सद्यभिप्रापं जनयित श्रेष्ठप्रोति ॥

परिचार् भोत्यस्य स्वराङ्ग शुद्धः ज्ञायेत सर्विर्मधुरप्रशानवाक्यो ।

न तस्य कश्चिन्जनयित चेश्चर्तं विलोकनीयो भवति मक्।जनस्य ।

दानप्रमोदं प्रियतार्थचर्या सँगानार्थतां जनयित मक्।जनस्य ।

श्चाकुष्ठः सन्नाजनयेत रोषं यः प्राञ्चलिः प्रणमित बुद्धस्तूषं ॥

देवेन्द्र भोत्युपगतस्वर्भलोकं मनुष्येको भवति नरस्य राजा ।

न पारिकृशिणिर्भवति कद्यचिद्स्य यो श्रिञ्जलिभिर्नमतीक् स्तूषं ॥

नासावपाय प्रपतेत जातु कृतिगंश्च वर्जेत स क्षीम लोके ।

श्चाद्यो धनी भोति प्रभूतकोषो यो उञ्जीभिर्नमित बुद्धस्तूपम् ॥

सूत्रीत्तचर्षा न बद्यचिद्स्य नास्थानकोषं कुर्तते नृलोके ।

सत्राश्च तृता मुदितास्य भोत्ति यः संप्रमुश्ची गृणवित एकवार्चं ॥

<sup>1)</sup> Cf. M. 395.21 sqq. In the fourth pada the Tib. implies the reading yathabhi-prāyam found in M.

<sup>3)</sup> M. (395. 17) has the clearer reading manushyabhūto pi ca bhoti rājā.

<sup>4)</sup> pāriho MS. The form, which I adopt from the Mhv. text, seems sufficiently authenticated (see the Index to that work).

<sup>5)..5)</sup> As both these refrains are unmetrical, one might repeat from the preceding refrain *pranamati*, since the Tib. has the same equivalent for all three vandati in the refrain of M. 395. 15, 19 of course gives correct metre.

<sup>6)</sup> i. e. hīnān kāmān. The Tib. implies a reading such as nityam (adv.) kāma (186. a. 2).

<sup>7)</sup> If I rightly understand the Tib. which is indistinct here, the reference is to the use of dhāraṇī-sūtras or charms, though Çāntideva himself as we have seen above does not discountenance these. Cf. also Bodhic. V. 90 (de la V.-P.).

<sup>8)</sup> At this point the citation from the Avalokanā ends in the Tib.

यः पुष्पमुष्ठि गृह्गित्रोद्यचितः प्रसारतो ब्विकरित लोकनावे । स पुण्यवान्भवति मनुष्यलोके रात्ते च स्थिता जिन सत्करोति ॥ शोका न दोषाः खिलगल नास्य गोति स्रतुत्व्यताप्तस्य सुमंस्थिताङ्गः । स्रालोकनीयस्य मक्जिनस्य ज्ञजैत कामान भयकारवैर्घोरान् । इति ॥

यार्यग्रहानाहुणा(पुँणउर्राक)मूत्रेऽच्युक्तं । तिष्ठतु तावदानन्द् यो गां संगुष्ठं सत्कुर्यात् । ६ तिष्ठतु मे शरीरस्य पूजा सर्पपपालमात्रे(136b)पु धातुषु । तिष्ठतु मामुद्धिश्य कृतेषु स्तूपेषु सत्कारः । ये केचिदानन्द् बुढमालम्ब्यात्तश एकपुष्पमप्यात्राशे तेप्स्य पूर्वा कोटिर्न प्रज्ञायते । तावतः स्वन्धस्य यो विपात्रः सचेग्यावाननादिः संसारो यस्य पूर्वा कोटिर्न प्रज्ञायते । तावतः कत्पानसंसरतां तेपां श्रक्तवं ब्रह्मतं चक्रवर्तिवं । न शक्यस्तत्पर्यक्तीऽधिगत्तुम् । तिष्ठतु बुढालम्बताऽन्तश ग्राकाशिऽध्येकपुष्पिततेपः । सचेद्त्तशः स्वप्नात्तरगता ग्रपि सत्ना बुढ- 10 मालम्ब्याकाशे एकपुष्पपि तेप्स्यत्ति तद्य्यक् बुशलस्तूलं निर्वाणपर्यवसानं वदा-गिति ॥

उक्तं चार्ववृक्तसागर्नागरातीयिरिष्ट्यायां । घष्टाभिर्गृतगाधिपते धर्मः समन्वागता वोधिसत्ताः सततसितं वृद्धसगवधानं प्रतिलगत्ते । वातमिर्ष्टाभिः । वृद्धविम्वद्र्शनसत्त-सनादापनतया । तथागतस्योपस्थानकर्षातया । तथागतस्याभीत्षां वर्णभाषणात्या । तथा- 15 गतप्रतिमाकर्णातया । तथागतर्शनसर्वसत्तसमादापनतपा । यत्र च वृद्धतेत्रे तथागतष्यवं ष्र्णवित्तं तत्र प्रणिधानमुत्पादयत्ति । न चावलोनसंतत्तयो भवति । उद्यरसंतितिकाश्च वृद्धतानमभिलयत्त इति ॥

[137 a]िकं पुनः पुरायबृद्धिर्यिनो बुद्धसमबधानेन प्रयोजनभूतं । यस्य गुणपर्यत्तमसर्वज्ञो नाधिगद्येक्त् ॥

<sup>1)</sup> For the metre we must probably replace the 'gatha'-form grahiya (udagra).

<sup>2)</sup> The Tib. here (186 a 3) adds the equivalent of this word (K. F. 239) which was wanting in the title above (91  $^{14}$  = Tib. 63 a).

<sup>3)</sup> This is doubtless the work described at K. F. 253 № 2; Nos 3 and 4, being, as I find from the Kanjur itself, much smaller works.

20

पवार्षमण्डन्यूके संविधितं।

सुद्रलंभो बुढ्णब्दः कल्पकोरिशतैर्षि।

कि पुनर्र्शनं सर्वकाङ्गान्क्र्रनमुत्तमम्॥

सुद्रष्टो लोकप्रग्योतः सर्वधर्मगतिं गतः।

पुण्यतीर्धं त्रैलोकस्य सर्वसत्विक्षोधनम्॥

मक्तपुण्यमयं तेत्रं मुद्तिं ज्ञानमण्डलं।

भामयत्यभितं लोकं पुण्यस्कन्धविवर्द्धनम्॥

क्रित्नो दुष्वज्ञालस्य ज्ञानस्कन्धविवर्द्धनम्॥

क्रित्नो दुष्वज्ञालस्य ज्ञानस्कन्धविक्षोधनः।

न दुर्गतिभयं तेषां विरिक्त्रागितो जिनः॥

प्रज्ञावलमसंष्येयं ज्ञायते च प्रभास्यरं॥

पुन्रज्ञवाक् ।

मर्याप सर्वसवानामृत्पयते तथागताः ।

मक्ताकार्राणिका वीरा धर्मचक्रप्रवर्तकाः ॥

प्रतिकर्तु कयं शक्यं बुद्धानां सर्वदेकिभिः ।

सर्वार्यधिभिपुक्तानां कल्पकोटिशतिर्षि ॥

कल्पकोटि वर्र पक्तं च्यपपि भृशदारुणे ।

न त्वेवार्शने शास्तुः सर्वसर्गनिवर्तिनः ॥

पावत्तैः सर्वलोकस्मिन्नपायगतयः पृथक् ।

वर्र तत्र चिर् वासा बुद्धानाम्मुर्तिन च ॥

किं कार्णामपायेषु निवासिंग्रिर्मिष्यते ।

पत्कारणं निनेन्द्रस्य दर्शनं ज्ञानवर्धनम् ॥

<sup>1)</sup> Probably an error for ovatyah; as there seems to be no analogy for gati as masc.

क्यिते सर्वडण्खाणि रष्ट्रा लोकेश्वर् जिनं। संभवत्यवतार्श्व ज्ञाने संवुद्धगोचरे॥ तपपत्यावृतीः सर्वा रष्ट्रा वुद्धं नरोत्तमम्। वर्षपत्यमितं पुण्यं पेन वोधिरवाप्यतः। इति॥

[1376]तदेवगस्ति पुणयवृद्धौ बुद्धसमब्धानेन प्रयोजनं। ग्रपि च प्रतिमामात्रदर्शनमपि क तावद्परिमितपालं तत्रागतानां ' चिं पुनः स्वद्वपेषा ॥

उत्तं लार्षप्रदावलाधानावतार्गुद्रीमूत्रे । यः कश्चिम्मञ्जुष्योः बुलपुत्रः बुलङ्किता वा सर्वलोक्तधात्रक्षीपनामां प्रत्येकबुद्धानां दिने दिने धतरसमान्तारं द्यात् दिव्यानि च बह्माणि । एवं द्दहद्भानदीबालुकीपनान् कल्पान्द्यात् । यद्यान्यो मञ्जुष्योः बुलपुत्रः गुलङ्किता वा चित्रकर्मलिखितं वा पुस्तक्षीर्मनृतं वा बुई पश्येद्द । स्रयं ततो ऽसंख्ये- 10 यतरं पुण्यं प्रसन्नति । वाः पुनर्वादो यो उञ्जलिप्रयक्तं वा कुर्यात् पुष्यं वा द्यात् धूपं वा गन्धं वा दीपं वा द्याद् । स्रयमेव ततोऽसंक्येपतरं पुण्यं प्रसन्नतीति ॥

मार्पत्रोधिमत्विपद्ये अपि पुण्यवृद्धपाय उत्तः । यस्तवागतचैत्यं शोधवित स चतस्रो अग्राः प्रिणधानविशुद्धोर्नुप्राप्नोति । कत्माभ्रतस्रः । म्रयां द्रपप्रिणधानविशुद्धि । म्रयां द्रवस्तिहानप्रणिधानविशुद्धि । म्रयां तवागतदर्शनप्रणिधानविशुद्धि ।

पुनर्त्रिचाष्यातं । तथागतचैत्येषु पुष्पावरो(१३४०)पणं गन्धानुलेपनं कृता ४ ष्टाविक कलता चनुप्राप्नोति । कतमा ग्रष्टी । न हपविकलो भवति । न भोगविकलः । न परिवा-

<sup>1) =</sup> āt araṇa (90. n. 2), a new usage. Tib হুবি'ন

<sup>2)</sup> On seeing Buddha compare the authorities quoted by Minaev Recherches p 218, n. 2.

<sup>3)</sup> The quotations from this sutra supra 86, 87 are closely parallel.

<sup>4)</sup> Not rendered in the Tib. Illuminated MSS. are doubtless referred to.

<sup>5)</sup> Cf. 190 n 2 and add ref. to 'Life of Hinen Tsiang', tr. Beal, p. 101 s.

<sup>6)</sup> The phrase occurs at Lal.-v. 362. 9 and 559. s.

रविकलः । न शीलविकलः । न समाधिविकलः । न श्रुतविकलो न प्रज्ञाविकलो न प्रणिघानविवाल इति॥

उक्तं चार्यरत्नराशिसूत्रे । ये त्रिभवपर्यापनाः सत्नास्ते सर्वे प्रत्येकं तथागतस्तृणन् कार्येष्ट्रेबंद्रपानुचैस्त्रेन । तस्रया सुमेरुः पर्वतराजः । तांश्च गङ्गानदीत्रालिकासमान् 5 कल्पान् प्रत्येकं सर्वसत्कारिः सत्कुर्युः । यद्य बोधिसस्रो र्शवर्राक्तसर्वज्ञताचित्तेनैकपुष्प-मप्यारोपयेत् । त्रपं तस्मात्पूर्वकात्पुणयस्कन्धाद्वक्तरं पुण्यं प्रसंवेत्॥

म्रजैवोक्तं। ये खलु पुनिस्त्रसाक्ष्मनक्तासाक्ष्में लोजधाती सवास्ते सर्वे मक्षयानसं-प्रस्थिता भवेषुः । सर्वे च चक्रवर्तिराज्यसमन्वागता भवेषुरेकैकश्च राजा चक्रवर्ता महा-समुद्रप्रमाणद्भिपस्याले ने कृत्वा । सुमेक्तमात्रां वर्तामाद्भीष्य प्रत्येवनिवंद्वपां द्भेपपूर्वां तथा-10 गतचैत्येषु प्रवर्तयेत् । यद्याभिनिष्क्रात्तगृक्तवासी बोधिसव्वस्तैलप्रस्तिता वर्ती कृता **ऽदीप्य तथागतचैत्ये धार्**येत् । स्रस्यास्तीलप्रनिप्ताया वर्तेरेतत्यूर्वकं प्ररोपरानं शततनी-मिप कलां नोपिति । यात्रडपनिपद्मिप न नमत इति । पेयालं ॥ ये चे छलु युनस्ते राजा-नश्रक्रवर्तिनो वुद्दप्रमुखं भिनुसं[188b]घं सर्वसुखोपधानैः सत्कुर्युः पश्चाभिनिष्क्रासगृहा-वासी वोधिसतः पिएउपात्रं चरिता यात्रयर्थापतं यरेषां संविभन्न परिभुञ्जीत । इंस तती 15 बद्धतरं च मकार्षतरं च। पञ्च ते राजानश्चक्रवर्तिनः सुमेरुमात्रं चीवरराणि बुह्मपुखाय भिनुसंघाय द्खुः । यच्चाभिनिप्कासगृहावासो वोधिसव्यक्तिचोवर् वहिर्धा महावानसंप्र-स्थिताय बुद्धप्रमुख्याय भितुसंघाय वा तथागतचैत्ये वा रूखाद् । इर्द भिन्नोद्यीवर्दानमेत-त्पूर्वकचीवर्राशिमभिभवति । यच ते राजानः प्रत्येकं सर्वे जम्बूदीपं पुष्पसंस्तृतं कृता तयागतचैत्ये निर्यातयेत् । यद्मानिनिष्क्रात्तगृहावासी वोधिसवः त्रतश एकपुष्पनिष 20 तथागतचैत्ये म्रारोपयेत्। म्रस्य दानस्यैतत् पूर्वकं दानं शततमीमीय कलां नोपैति। पाव-इपनिषद्मपि नोपिर्ताति ॥

<sup>3)</sup> yaş ca MS. 2) ॰पवेन ४६. 1) Cf. 102. 8 supra.

<sup>4)</sup> cīvarabahirddhā (or ordvā) MS. Prof. Poussin refers me to Bodhic. V. 85., which (si vera lect.) suggests a reading Grabahir va.

Б

म्रायानुप्रचित्तगृहतपरिवर्ते अपि देशितं । चतुर इमान् भद्रानुशंसान् पश्यन् वोधिसवन् स्तयागतपूजायामुत्सुको भवति । कातगां म्रतुरः । म्रयम् मे दिन्नणीयः पूजितो भविष्यति [130 के] गां च दृष्ट्रा अन्ये अपि तथा शिनिष्यति । तथागतं च पूजिपता वोधिचितं दृष्टं भविष्यति । द्वानिष्रं । स्वानिष्यति । स्वानिष्यति । स्वानिष्यति च मक्षपुरूपलन्नणानां संगुखदर्शनेन कुशल्मपूलमुपचितं भविष्यति । इगाम्रावारः [इति] ॥

इरं च निरुत्तरं तथागतपूत्तीपस्थानं । पथीदान्हतमार्यसागरमितपरिपृच्छासूत्रे । त्री-णीगानि सागरमते तथागतस्य निरुत्तराणि पूत्तीपस्थानानि । बातमानि त्रीणि । यञ्च बो-धिचित्तगुत्पाद्यति । यञ्च सद्धर्मे परिगृह्णाति । यञ्च सत्तेषु मङ्गकरुणाचित्तगुत्पाद्यती-ति ॥

निर्दिष्टगट्यार्यर्हानेषे । द्रशिः कुलपुत्र धर्मः सगन्वागता वोधिसवा म्रननुलिप्ता 10 गर्भगलेन ज्ञायते । कतीर्वर्शिः। येद्वत । तथागतप्रतिमाकर्णातया । जीर्षाचित्यसंस्कर्गातया । तथागतचित्येषु गन्धविलेपनानुप्रदानेन । तथागतप्रतिमासु गन्धीर्कस्नानानुप्रदानेन । तथागतपितृणां कायपरिचर्याचर्णान म्राचर्यापायाचां कायपरिचर्याचर्णान । सम्रद्धचारिणां कायपरिचर्याचर्णान। तच्च निरामिन्येणा चित्तेन न सामियेणा । तच्च कुणलिगेवं परिणामयित्त । [1396] म्रनेन कुणलमूलेन सर्व- '16 सवा निर्पिता गर्भगलेन जायसामिति । तच्च तीन्नेणाशयेन चित्तयति । एभिः कुलपुत्र दणभिर्धनिति ॥

श्रनुमोदनानुशंसास्त्रार्यप्रज्ञापार्मितायामुक्ताः। यः प्रथमयानसंप्रस्थितानां बोधिसत्ना-नां मक्तासत्नानां तांश्चित्तोत्पादाननुमोदते। चरतामपि बोधिसत्नचर्या तांश्चित्तोत्पादाननु-मोदते। श्रविनिवर्तनोयामपि श्रविनिवर्तनीयधर्मतामनुमोदते बोधिसत्नानां मक्तासत्नानां। 20

<sup>1)</sup> The Tib. (189 a. 1) renders this phrase: 'the best of receptacle(s) for gifts', presumably a Buddha.

<sup>2)</sup> Added from Tib.

<sup>3)</sup> Not the Astasahasrikā recension, though chapters V and VI of that work may be compared for style and for subject-matter, respectively.

कियतं स भगवन् कुलपुत्रो वा कुलडुक्ता वा बक्रतरं पुएयस्कन्धं प्रसवति ॥ एवमुक्ते भगवान् शक्तं देवानामिन्द्रमेतद्वोचत् । पे । स्यात्खलु पुनः कौशिक त्रिसारुम्नम्हासारू-सस्य लोकधातोः पलायेण तुल्यमानस्य प्रमाणमुद्रकृति । न लेव कीशिक बोधिसतस्य मक्तासबस्य तेषामन्मीद्नासक्मतानां चित्तोत्पादानां पुरायप्रमाणं मक्तितुं ॥ एवम्के शक्रो ह देवानामिन्द्रो भगवसमेतद्वोचत्। माराधिष्ठितास्ते भगवन् सत्ना वेदितव्या । ये बोधिस-**बानां महासवानां प्रथमचितात्पार्मुपाराप यावर्नुत्तर्**गं सम्यक्तं[140∞]बोधिमभिसंबुद्धा-नामेवमप्रमेयमनुमोदनासक्गतं पुरायमिति न शृरावित न ज्ञानित । तामनुमोदनां न समन्वा-क्रिति । मार्**पत्तिकास्ते भगवन् स**बा भविष्यति ॥ भगवानाक् । पे । यैः कौशिक कुल-् पुत्रीः कुला द्वाकितृभिष्ठीमे चित्तोत्पादा म्रनुमोदिता बोधिसत्रयानिकैर्वा प्रत्येकबुद्धयानिकै-10 र्वा स्रावकपानिकैर्वा । ते तिप्रं तथागतानर्रुतः सम्यक्संबुद्धानारागपिष्यित्त ॥ भगवा-नार्के। एवं तरनुमोदनासक्गतिश्चित्तोत्पाद्कुशलमूलैर्पत्र पत्रोपपत्स्यते तत्र तत्र सत्कृता-श्च भविष्यत्ति गुरुकृताश्च मानिताश्च पूजिताश्च स्रचिंताश्च स्रपचायिताश्च भविष्यति । न च ते अमनम्रापानि च्रपाणि इत्यति । न च ते अमनम्रापान् शब्दान् म्रोध्यति । एवं न गन्धान रुमात्र स्प्रष्टव्यान् स्प्रत्यितः न च तेषामपायेषूपपत्तिः प्रतिकाङ्गितव्या स्वर्गीपपत्तिस्तेषां 15 प्रतिकाङ्कितव्या । तत्कस्य हेतोः । तथा हि तैः सबैः सर्वसबसुखावक्[न]ानि म्रसंख्ये-यानां सत्नानां नुशलमूलान्यनुमोदितानि यावर्नुत्तरां सम्यकसंबोधिमभिसंबुद्धाप्रमेयासं-ख्येयान्सत्वान्यरिनिर्वापयिष्यसीति॥

पुनर्त्रैवार । ये सुभूते गङ्गान[140b]दीवालिकोपमेषु त्रिसारुम्नमङ्गासारुम्नेषु लोक-धातुषु सर्वसवास्ते सर्वेऽनुत्तरां सम्यकसंबोधि प्रतितिष्ठेयुर्नुत्तरां सम्यकसंबोधि प्रति-

<sup>1)</sup> om. Tib. (189. b. 4).

<sup>2)</sup> As a name of Indra cf. Rv. I. 10.11; and for Buddh. lit.; Av.-çat., Tale 16.

<sup>3)</sup> om. Tib.

<sup>4)</sup> These words also are omitted in the Tib. (190. a. 2).

<sup>5)</sup> Compare Ashtas. pp. 160-1.

ष्ठाय गङ्गानदीवालिकासमान्कल्पानुपलम्भैसंज्ञिनश्रतारि ध्यानानि समापकेर्न् । पश्च वोधिसत्रो मक्तासत्रो उनया प्रज्ञापार्गितया उपायकीशल्येन च परिगृक्तीता उतीतानाग-तप्रत्युत्पन्नानां बुहानां भगवतां जीलसमाधिप्रज्ञाविमुिक्तिविमुिक्तिज्ञानदर्शनस्कन्धं । ग्रा-वकाणां प्रत्येकवुहानामि शीलसमाधिप्रज्ञाविमुिक्तिविमुिक्तिज्ञानदर्शनस्कन्धं सर्वमेकतो अभिसंतिष्य पिण्डिपता तुलियता निर्वजेषमनुमोदेताययाऽनुमोदनया व्येष्ठया ग्रेष्ठया । क्रिया प्रवस्या प्रणीतया उत्तर्या निर्वजेषमनुमोदेताययाऽनुमोदनया व्येष्ठया ग्रेष्ठया । क्रिया प्रवस्या प्रणीतया उत्तर्या निर्वजेषयावस्त्रनुक्तर्यो सम्यवसंत्रोधये परिणाम-यति । ग्रस्य सुभूते अनुमोदनासक्गतस्य पुण्यिक्तियावस्त्रनुक्तर्यो सम्यवसंत्रोधये परिणाम-यति । ग्रस्य सुभूते अनुमोदनासक्गतस्य पुण्यिक्तियावस्तुनो अती पूर्वक ग्रीयलिम्भकानां वोधिसत्नानां चतुर्ध्यानमयः पुण्याभिसंस्कारः जततमीमिष्य कलां नोपैति यावद्वपनिष-द्वाश्चानिष न ज्ञमत इति ॥

ग्रयमेत्र नगः परिणाननायानुक्तः । ग्रवत्राज्यपरिणामनया परिणामितवात्सर्वपृषया-नामस्य बुद्धवाय सत्कृतप्रणिधिबुद्धवमेत्र स्यात् । ग्रतः का परा पुण्यवृद्धिः । तद्यणेपस-वमोतकृतपुण्यज्ञानोपेतं निर्विकल्पं चै ॥

ग्रध्येपणायास्त्रनुशंमा मार्गीयपरिष्ट्कायानुक्ता धर्मम्रान्यतानुषादापाप्रमेयासंख्येयेषु बुद्दतेत्रेष्ठाषुः परिर्त्तणायेति ॥

त्रार्पशितासमुच्चेये वन्द्नात्वनुशंसा सप्तद्शपरिच्हेद्ः समाप्तः ॥

<sup>1)</sup> The Tib. renders this by কুলীবা, usually the equivalent of ālambana; but cf. Ashţas. 160. 11. 16 etc.

<sup>2)</sup> The remainder of the extract agrees fairly closely with the text of Ashtas. 160.17—161.8.

<sup>3) &#</sup>x27;sāraupal' MS. with pūrvala in margin. so 'pi paurvala aup' Ashţ. aupalamblika is not in lexx. Tib. স্মীশ্রামান্তর

<sup>4)</sup> Cf 187 n. 1. For the full phrase (here abridged by yālad) see Asht. 161.8

<sup>5) . . 5)</sup> omitted in the Tib.

## XVIII.

## र्तत्रयानुस्मृतिनीमाटाद्शः परिचेद्दः ॥

उत्ता भहचर्याचिधिना पुण्यवृद्धिः। घस्याशायमपरो देतुः। यो४य श्रहादीनां सदा अ्गासः॥

यवोक्तमार्यतयागतमुख्यमूत्रे । चत्रार् ३मे मन्तरात धर्मा मन्त्रायानसंप्रस्थितानां विशेष-गानितांवे संवर्तने उपिद्शाणाय च। वातने चतारः। श्रद्धा मन्तराज विशेषगामितांवे सं-वर्तते अपरिकाणाय । तत्र कतमा श्रद्धा । यथा श्रद्धया धार्यानुपसंक्रामित । अकर्णीयं च न नहोति ॥ गीर्वं गर्गाता विशेषगामिताँवे संवर्तते । येन गीर्वेण सुभापितं पृणोति श्रृयते अविर्व्हितम्रोत्रश धर्गं शृगोति ॥ निर्मानता महाराज विशेषगामितापै संवर्तते। 10 यया निर्मानतया त्रार्थाणामभिनमति प्रणानति ननस्यति ॥ वीर्षे मङ्ग्राज विशेषगामितापै संवर्तते उपितृतामाय । पेन वीर्चेण कायलघुतां [111b] चित्तलघुतां च प्रतिलभते सर्व-कार्पाणि चोत्तार्पति ॥ इने मकाराज चवार् इति ॥

ष्ट्यां श्रहादीनां सदाम्यासः कार्यः । स्रववान्येयां श्रहादीनां ॥ यदाक् स्रापातवमित-सूत्रे पञ्चेनानोन्द्रिपाणि । कतमानि पञ्च । श्रेहिन्द्रिपं वीर्वेन्द्रिपं स्मृतीन्द्रिपं समाधीन्द्रिपं 15 प्रज्ञेन्द्रियमिति ॥ तत्र कतमा श्रद्धा । यद्या श्रद्धायाश्रुत्रो धर्मानभिश्रद्द्धाति। कतमाश्च-तुरः । संसारावचर्ी लीकिकी सम्यादिष्टं श्रद्धाति । स कर्पविपाकप्रतिशर्णो भवति । ययात्कर्म कारिष्यामि तस्य तस्य कर्मणः पालविषाकं प्रत्यनुभविष्यामीति । स जीवि-तक्तोर्पि पापं कर्म न करोति। बोधिसवचारिकामभिष्रद्धाति। तच्चर्पाप्रतिपत्रश्चान्यत्र

<sup>1)</sup> Cf. 139 n. 7 and Ch. XVI (title).

<sup>2)</sup> Cf. Dh.-sangr. § 47. In the Pali authorities, e. g. Dh.-sni §§ 12-16, Mil-P. pp. 33 sqq., the exposition differs from the present one.

याने स्पृक्तां नोत्पाद्यति । पर्मार्धनीतार्धे गम्भोर्प्रतोत्यसमुत्पादनिरात्म्यिनःसविनर्जीविनःपुद्रलव्यवक्तर्ष्रून्यतानिमित्ताप्रणिक्तित्तत्तत्त्वणान् सर्वधर्मान् ख्रुवा ख्रद्दधाति । सर्वदृष्टिकृतानि च नानुश्रेते सर्वबुद्धधर्मान् वर्जवैशार्ष्यप्रभृतंश्चि ख्रद्धधाति । ख्रद्धाप च विगतक्षयंक्षयस्तान् बुद्धधर्मान्समुद्दानयित । इद्मुच्यते ख्रद्धेन्द्रियम् ॥ तत्र कतमद् वीर्थेन्द्रियं । यान् धर्मान् ख्रद्धेन्द्रियेण ख्रद्धधाति तान्धर्मान् वीर्थेन्द्रियेण समुद्दानयतीद्मुच्यते ६
वीर्थेन्द्रियं ॥ तत्र कतमत् स्मृतोन्द्रियं । यान्धर्मान्वीर्थेन्द्रियेण समुद्दानयित तान्धर्मान्
[112::] स्मृतोन्द्रियेण न विप्रणाश्चयति । इद्मुच्यते स्मृतीन्द्रियम् ॥ तत्र कतमत्समाधीन्द्रियं । यान्धर्मान् स्मृतीन्द्रियेण न विप्रणाश्चयति तान् समाधीन्द्रियेणेकाप्योकरोतीद्मुच्यते समाधीन्द्रियं ॥ तत्र कतमत्प्रज्ञेन्द्रियम् । यान्धर्मान्समाधीन्द्रियेणेकाप्योकरोति
तान् प्रज्ञेन्द्रियेण प्रत्यवेत्तते प्रतिविध्यति । यद्तेषु धर्मेषु प्रत्यात्मज्ञाननपर्प्रत्ययज्ञान- 10
निद्गुच्यते प्रज्ञेन्द्रयं ॥ एविममानि पज्ञेन्द्रियाणि सिक्तान्यनुप्रवद्धानि सर्वबुद्धधर्मान्परिपूर्यित । व्याकर्णभूमि चाप्यपत्ति [इति])॥

श्रद्धादीनां वलानां सदाअधासः कार्यः । यद्योक्तनार्यर्त्तचूउसूत्रे । तत्र कतनत्कुलपुत्र वोधिसत्तस्य वलचर्यापरिशुद्धिः । यदेभिरेवेन्द्रियरूपस्तव्धो अनवनर्यो भवति सर्वमारैः । ग्रसंक्षार्यो भवति श्रावकप्रत्येत्राबुद्धयानाभ्यां । ग्रविनिवत्यो भवति मक्षायानात् । द्वर्धपो 15 भवति सर्वक्षेत्रेः । द्वे भवति पूर्वप्रतिज्ञासु । तृप्तो भवति चित्तेन । बलवान् भवति का-येन । गुप्तो भवतोन्द्रियः । द्वःपराज्ञयो भर्वात तोर्धिकरैः । इत्यादि ॥

एवं तावच्क्र्डादीनां सदा अभ्यासः पुणयवृह्ये॥ का मैत्री॥ पयाक् चन्ह्रप्रदीपसूत्रे।

<sup>1)</sup> ব্রষ্ণাস্ত্র্র্ব্রের বুঁ. The quotation accordingly ends here.

<sup>2)</sup> Cf Mhv. II. B67.18 'not to be captivated by . .', Tib. 워'여덟河'디자'여필다'

<sup>3)</sup> yenāgupto MS; but Tib. (192 b. 1) ਨ੍ਧਨ'ਧੌ'ਨ੍ਸ਼ਗ,ਐਨ੍'ਧਸ,ਨੁਸੂਸ

पावित्त पूजा वक्कविध म्रप्रमेपा पा तेत्रकोटी (142 b) नैपुतिविम्बरेषु ।
तां पूजकृत्वा पुरुपवरेषु नित्यं संख्यानलीपो न भवति मैत्रचित ' इति ॥
वा वुद्धायनुस्मृतिः ॥
तत्र राष्ट्रपालसूत्रे संवर्णिता ।

5 विन्दामि ते कनकवर्णानिभा वर्रस्त प्रणा विगलचन्द्र मुखा। वन्दामि (ते) ग्रेसम ज्ञानपर्श सहयो न ते अस्ति त्रिभवे विर्वा ॥ मृद्ध पीत् स्त्रिप्य शुभ केश नखा गिरिराजतुत्य तव चोष्णिरिर्छ। नोष्णीपनीतितु तवास्ति समी विधानते श्रुवि तवीर्ण मुने ॥ कुन्देन्द्र शङ्कार्क्षनशुश्रिनभा नीलोत्पलाभशुभनेत्रवरा। वृपपेतसे जगिद्दं व्हि पया वन्दामि ते विमल्लेनेत्र ज्ञिन ॥ जिद्धा प्रभूत तनु ताम्रानिभा वद्नं च क्राद्यसि पेन स्वकं। धर्म वदन्विनयसे च ज्ञात् वन्दामि ते मधुरस्त्रिग्धिगरा॥ द्वानाः शुभाः सुद्द वद्यनिभाः त्रिज्ञद्याप्यविर्लाः सिक्ताः। वुर्वन्स्मतं विनयसे च ज्ञात् वन्दामि ते मधुरसत्यक्या॥ व्र्वेन्स्मतं विनयसे च ज्ञात् वन्दामि ते मधुरसत्यक्या॥ व्र्वेन्स्मतं विनयसे असि ज्ञिनः प्रभया च भासपित त्रेत्रज्ञतान्। व्र्वेन्द्रपालजगतो भगवन् ज्ञिल्लोभवित्त तव ते प्रभया॥

<sup>1)</sup> Cf. Kern, Saddh. tr. p. 3 n. 6.

<sup>2)</sup> 되도착'국도'윤도라'권도' 'is not commensurate with any number' (?).

<sup>3)</sup> See the edition (R.) of the text by M. Finot in the Bibliotheca Buddhica where it is called  $R^0$ . pariprochā; see pp. 50.9 sqq. The principal variants are noted below. Metre: Pramitāksharā with - for  $\omega$  usually at the beginning.

<sup>4)</sup> om. A.

<sup>5)</sup> dharā R.

<sup>6)</sup> cāruaçubhakeça A; keça jinā R.

<sup>7)</sup> ovi vare 'pi taveo contra metrum R.

<sup>8) 80</sup> Tib: 편이'디'다독라지진점. hitakaram asama A.

<sup>9)</sup> snigdha madhura A, unmetrically as above; giram R

एगोय जङ्क भगवन्नसमा गजराजवर्किम्गराज्ञमती । ईतन्त्रज्ञस्यपि युगं भगवन् संकम्पयन्धर् गिशैलतरान् ॥ [143a] कापग्र लत्तणचितो भगवन् सूहम क्त्री कनकवर्णनिभा । नेतज्ञगद् ज्ञजति तृप्तिमिद् हुपं तवाप्रतिमह्रपधर् ॥ वं पूर्वकल्पशतचीर्षातपाः वं सर्वत्यागद्गदानर्तः। 5 सं सर्वसतक्षपनित्रमनाः वन्दामि ते पर्मकाकृषािकम् ॥ वं दानशीलनिरुतः सततं वं नातिवीर्यनिरुतः सुद्रुहः । तं ध्यानप्रज्ञप्रभतेजधरो वन्दामि ते ग्रसमज्ञानधरे ॥ तं वाहिसर कगणप्रमधी तं सिक्वनहिस पर्षहि च। वं वैखरात त्रिमलात्तवारी वन्दामि ते परमप्रीतिवार ॥ 10 वाक्तापमानसविष्रह मने त्रिभवेघलिप्तजलपन्मिमव । तं ब्रह्मघोषकलविङ्कातो वन्दामि ते त्रेभवपार्गतम् ॥ मायोपम् जगदिदं भवता नदरङ्गस्वप्रसद्गं विदितं। <sup>(ह)</sup> नात्मा न सत्व न च जीवगतो धर्मा मरीचिदकचन्द्रसमाः॥ प्रून्याञ्च शात्त चनुत्पाद्नपं म्रविज्ञानदेव जगद्वद्रमति । 15 तेषामुपायनययुक्तिशतैः म्रवतार्यस्यतिकृपाल्तया ॥

<sup>1)</sup> otch R.

<sup>2)</sup> clalshna A., sec m. and R. Tib. QEH 'soft'.

<sup>3)</sup> A (against metre) na prekshya yāti tava jagat tṛptim. ıdam rūpam is supported by the Tib. স্বুস্থানে

<sup>4)</sup> ram A.

<sup>5)</sup> so R. parshadimam A.

<sup>6)</sup> orāh A.

<sup>7)</sup> jaga A. Tib. with R.

<sup>8)</sup> so R and Tib. namna A.

<sup>9)</sup> so R. with Tib A unmetrically: anutpādaçāntaçūnyanayam avijnānam eva.

<sup>10)</sup> osyapi R.

रागादिभिष्य बङ्गरागशतैः संभामितं सततं वीह्य ज्ञगत । वैद्योपमो विचर्से अप्रतिमो परिमोर्चयन् स्<sup>ग</sup>त सल्रातान् ॥ बातीबरामर्पाशोक[148b]क्तं प्रियविप्रयोगपरिदेवशतैः। सततात्रं जगदवेस्य म्ने परिमोचयन्विचरसे कपया ॥ र्षचन्नवद्भमित सर्वबगत् तिर्यत् प्रेतिनर्ये स्गती। 5 मूडा ऋदेशिक ऋनायगताः तस्य प्रदर्शयसि मार्गवरं ॥ ये ते बभू व् प्रिमाश्च जिनाः धर्मेश्वरा जगति वार्यकराः। श्रयमेव तैः प्रकाषितार्पपष्ठो पद्देशयस्यपि विभो ४प्रतिमः॥ स्तिग्धं त्युंकर्कश मनोज्ञ वरं ब्रह्माधिकं परमप्रीतिकरं । गन्धर्विकवर्यदराप्सरसाम् स्रिभूय तां गिर्मुदाक्रसे ॥ 10 सत्यार्जवात्त्रयम्पायनयैः परिशोधितां गिर्मनत्रगुणां । श्रुला कि यां नियुतसलशताः यानत्रयेषा जनयति शमम् ॥ तव पुजया स्ख्यनेकविधम् दिव्यं लभित मन्जेष् तथा। म्राब्वो मकाधन मकाविभवो भवते बगद्धितकरो न्पतिः॥ बलचक्रवर्त्यपि च द्वीपपितिः जगद्यवृणोति दशिमः कुशलैः। 15 रत्नानि सप्त लभते सुम्भा लिय संप्रसाद्बनको अप्रतिमः॥

<sup>1)</sup> samtāpitam . . °tam īkshya (sic) R.

<sup>2)</sup> caya R.

<sup>3)</sup> om. A.

<sup>4)</sup> R. mārgam.

<sup>5)</sup> 중독'과경독'대 'in a soft place' Tib.; hy škarshaya R.

<sup>7)</sup> so also Tib.; jina yanti R.

dīpayatī A.

ब्रह्मापि शक्र ग्रपि लोकपितः भवते च संतुपित देवपितः। n) परिनिर्मितो ऽपि च स यामपतिः त्रत्पूजया भवति चापि जिनः॥ एवं कानोघ तब पूजा कृता संदर्शनं [144 a] स्रवणमप्यसमं। भवते जगिदविषद्यःखक्रं स्पृणते परं च पर्मं विर्जं ॥ मार्गज्ञ मार्गक्राला भगवन् कुपवात्रिवार्पित लोकमिनं। 5 त्तेने शिवे विर्ति स्रार्यपथे प्रतिष्ठापयिसि तगद्मगवन् ॥ पुण्यार्थित्रस्य तव पुण्यनिधे सततात्रपा भवति पुण्यक्रिया। बद्धकल्पकोरिषु न पाति तपं यावदि न स्पृगति वोधि वर्रा ॥ परिषद्भेत्र लभते रुचिरं परिनिर्मताभ सद प्रीतिकरं। **मृहाश्च काववचता मनता तता भवत्यिव च तेत्रवरे ॥** 10 इत्येवगादिगुण नैकविधान् लभते जिनार्चनकतान्मन्जः। स्वर्गापवर्ग मनुजेषु सुखं लगते च पुष्यनिधि सर्वजगे॥ की तिवश्य प्रमृतं विपृतं तव सर्वद्ति बङ्कतेत्रगतान् । संकोर्तवित्त सुगताः सततं तव वर्णमाल परिपित्स् जिनाः ॥ विगतज्वरा जगित मोतकाराः प्रियद्र्यना ग्रसनकारुणिकाः। 15 णात्तेन्द्रिया शनरता भगवन् वन्दामि ते नर्वरप्रवर् ॥

<sup>1)</sup> parino . . suyāma R With our reading compare Mhv. I. 33. 3; and line 9 infra.

<sup>2)</sup> param padavaram hy ajaram R

<sup>3) ---</sup> for ---. R. reads oyasy api, which implies a scansion pratishthao.

<sup>4)</sup> so A with Tib.; punyādhio . . onidheh R.

<sup>5) °</sup>carām R.; but Tib. 국자기

<sup>6)</sup> Tib. H; prabhṛtim A.

<sup>7)</sup> parshatsu (contra metrum) A. R.

लब्धा म्रभिन्न जिन पञ्च नया गगने स्थितेन ते निशम्य गिर्म् । भवितास्मि वीर् सुगतप्रीतिमी विभिन्नष्य धर्मममलं नगतः ॥ स्तुवाख सर्वगुणपारगतं नरदेवनागमन्तितं सुगतं । पुण्यं यदेनितमिदं [1446] विपुलं नगदामुयाद्पि च बुद्धपदम् ' इति ॥

म्हामित्रीमहाकर्णागोचरा महासलराशेः त्राणभूता महाभेषज्यशल्यहर्तारः सर्वसलसम् चितानित्यसमाधिगोचराः संसार्गिर्वाणविमुक्ता यावत्सलानां मातापितृकल्याः समानमे-त्रचिताः । पे ॥ सर्वलोकानिभूताः सर्वलोकस्यालोकभूता महायोगपोगिनो महात्मानो महाजनपरिवारा विशिष्टजनपरिवारा स्रिनवारितदर्शनस्रवणपर्युपासनाः स्वसुखिनर्पे-ग्राचाः पर्डब्लप्रश्नमतिप्रया धर्मप्रिया धर्मधरा धर्माहारा धर्मभिषजो धर्मस्रा धर्मस्वामिनो धर्मदानपत्यो नित्यत्यागाभिरता नित्याप्रमता नित्यविवेकाभिरताः सर्वत्र तीर्धसेतुभूता महाराजमागप्रख्या पावदसेचनकदर्शना बुद्धा भगवतः एवं ताननुस्मरित । एवं च तान-नुस्मृत्य तद्गुणपरिनिष्पत्त्यर्थं स्मृतिमुपस्थापयति ॥ तद्वच्यते बुद्धानुस्मृतिरिति ॥

मंत्रेव धर्मानुस्मृतिमारू । इक् बोधिसत्तस्यैवं भवति । य एते वुडा भगवत्तो धनताप-15 र्यत्तगुणा एते धर्मता धर्मपदा धर्मनिर्मिता धर्माधिपतेया धर्मप्रभा धर्मगोचरा धर्मप्रतिश-रणा धर्मनिष्पन्नाः । पेयालं ॥ यान्यपि लीकिकानि लोकोत्तराणि च सुखानि सन्ति । ता-

<sup>1)</sup> Dh.-samgr. § 20.

<sup>2)</sup> यदे 'ग्रोग्राज्ञ' तळु दर्श'य (194. b 1) °tāpr° A, °tau pr° R.

<sup>3)</sup> শৃন্ধুবর স্থুম্ম; but R. yadārcitam.

<sup>4)</sup> The several similes (the sun, Brahma etc.) whose omission is denoted by this word are detailed in the Tib. (1952 1-2).

<sup>5)</sup> See Tib. 195 a. 5-7 for the passage omitted. For dharmapada see Glossary.

<sup>6)</sup> La loi est la dispensatrice de tous biens terrestres et supérieurs' Minaev, Recherches p. 219 (reproducing this passage).

न्यपि धर्म[145 व]जानि धर्मनिष्पनानि । तस्मान्मपा बोध्यर्थिकेन धर्मगुरुकेण भवित-व्यं । धर्मगौरवेण धर्मप्रतिशर्णोन धर्मपरावणीन धर्मसारेण धर्मान्व ... धर्मप्रतिपेनेन । इती-यगुच्यते वोधिसत्रस्य धर्मानुस्मृतिः॥ पुनरूपर् वोधिसत्रस्यैवं भवति। समो कि धर्मः समः सत्वेषु प्रवर्तते । धर्मी क्रीनमध्यविधिष्टानपेक्यः प्रवर्तते । तथा मया धर्मसद्शिचतेन भवितव्यं । न धर्मे । सखेप्रेविकाया प्रवर्तते । अपन्यपतितो कि धर्मः । तथा मया धर्मसद्श- 5 चित्तेन भवितव्यम् । न धर्मः कालमपेह्यः प्रवर्तते । मानालिको कि धर्मः । एक्पिएयकः । प्रत्यातमेंबेर्नीयः । तथा गया धर्मसरणचित्तन भवितव्यं । न धर्म उरारे प्रवर्तते व्हीनेषु न प्रवर्तते । मनुवागावनामी कि धर्मः । तथा मया धर्मसदशचित्तेन भवितत्यं। न धर्मः मुद्देप् प्रवर्तते ततेषु न प्रवर्तते । उत्कर्षापक्षापगतो व्हि धर्मस्तद्या मया धर्मसदृशचितेन भवि-तव्यं । न धर्म भ्रापिषु प्रवर्तते पृथाजनेषु न प्रवर्तते । तेत्रदृष्टिविगतो व्हि धर्मः । तथा मपा 10 धर्मसद्गचित्तेन भवितव्यं। न धर्मी दिवा प्रवर्तते रात्री न प्रवर्तते । रात्र्यां वा प्रवर्तते दिवा न प्रवर्तते । सदार्थि[115 b]छितो क्छि धर्मः । तथा गया धर्मसदशचित्तेन भवितव्यम्। न धर्मो विनयवेलानतिकामित । न धर्मस्य क्वचिद्विलम्बः । तथा मया धर्मसद्शचितेन भवितव्यम् । न धर्मस्योनतं न पूर्णातमप्रमेयासंष्येयो व्हि धर्म म्रामाशवन्न तीयते न वर्धते । तवा गया धर्मसर्गचित्तेन भवितव्यं । न धर्मः सत्नै रृह्यते । धर्मः सत्नान् रृह्यति । तथा गया 15 धर्मसद्गचित्तेन भवितव्यं। न धर्मः शर्गा पर्षेपते । धर्मः सर्वलोकस्य शर्गा । तथा मपा धर्मप्तदश्चितेन भवितव्यं । न धर्मस्य क्वचित्प्रतिघातो । अप्रतिकृतलवणो क्वि धर्मः ।

<sup>1)</sup> The MS. appears to read dharmānvadhai māpra° Tib ঠিম'ব্ন'ট্ম'ব্র' নামুব্ন'নি ক্রম'ন্ম্বান Possibly therefore the reading was dharmānulomadharmapr°.

<sup>2)</sup> Sic MS One would expect olapekshyah or olam apekshya.

<sup>3)... 3)</sup> This is a traditional description of dharma. See Ang. n. vol. I p. 222; II. 57. The words also form part of M. Vyutp. § 63 where the dharma is described The context here shows that Böhtlingk's 'rechtzeitig' cannot be correct; rather (with the Tib.) 'without stated time'. (Worterb. K. F., Nachtr. s v. ākālika).

20

तथा मया धर्मसदृश्चित्तेन भवितव्यं । न धर्मो ऽनुश्यं वक्ति । निर्नुश्यो कि धर्मः । तथा मया धर्मसदृश्चितेन भवितव्यम् । न धर्मः संसार्भयभीतो न निर्वाणानुनीतः । सदा निर्विकल्पो कि धर्मः । तथा मया धर्मसदृश्चितेन भवितव्यम् । एवं बोधिसत्रो धर्मवद्दर्मे स्मृति-मुपस्थापयति । तद्वच्यते धर्मानुस्मृतिरिति ॥

म्त्रित्रवाक् । संघो कि धर्मवादी धर्मचरणो धर्मचित्तको धर्मतेत्रं धर्मधरो धर्मप्रतिशर् णो धर्मपूत्रको धर्मकृत्यकारी धर्मगोचरो धर्मचारित्रसंपनः । स्वभावस्तुकः स्वभाव-प्र[1464] द्वः सानुक्रोशो धर्मानुकारुणिकः सद्य विवेकगोचरः । सद्य धर्मपरायणः सद्य प्रक्राकारीत्यादि ॥ तत्र वोधिसवस्य संघमनुस्मरतः एवं भवति । य एते संघस्य भूता गुणा एते मया उत्मनः सर्वसवानां च निष्पादियतच्या इति ॥

10 यद्यार्यविमेलकोर्तिनिर्देशे वोधिसत्तगुणा उक्तास्तद्या संघानुस्मृतिभीव्या ।

सर्वसवान ये द्रपा रुतयोषाध्य ईरिताः।
एकतपोन दर्शे ति वोधिसवा विशारदाः॥
ते जीर्पाच्याधिता भोति मृतमात्मान दर्श्यो।
सवाना परिपाकाप मापाधर्म विक्रोडिताः॥
कल्पोदाकं च दर्शे ति उद्दिक्ता वसुंधराम्।
नित्यसंज्ञिन सवानामनित्यमिति दर्शयो॥
सवैः शतसक्त्वेभिरेकराष्ट्रे निमित्तताः।
सर्वेषां गृक् भुञ्जित सर्वावामिति वोधये॥
ये केचिन्मलविया वा शिल्पस्थाना बह्लविधाः।
सर्वत्र पार्मिप्राप्ताः सर्वसवसुखावकाः॥

<sup>1)</sup> Since writing p. 269, n. 6 sqq. I have been able to consult the English translation of the whole sutra published with the Chinese version in the magazine 'Hansei Zasshei' vol. xiii. (Tokyo, 1898). The present extract occurs at the end of Ch. VIII.; stanzas 18—41 (tr. pp. 378, sqq.).

<sup>2)</sup> For nāmayanti (°enti), like paripācati below.

यावत्ती लोक पापएडाः सर्वत्र प्रत्रतत्ति ते । नानादृष्टिगतं प्राप्तास्ते मलान्परिपाचति ॥ चन्द्रा वा भौति सुर्या वा प्रवाबकाप्रतेश्वराः। भवत्ति ग्रापस्तेनश पृषिवी गारुतस्तवा ॥ रोग यत्तर्वालपेषु भेषव्यं भोति उत्तनाः। 5 येन ते सत्र गुच्यत्ते सुन्ती भोत्ति य[1166]नागयाः॥ द्विभितासर्कल्पेयु भवती पानभोजनम् । तुधाविपातानपनीय धर्म देशेति प्राणिनान् ॥ शस्त्र घत्तर्कल्पेषु नैत्रीध्यायी भवति ते। मर्क्यापादे नियोत्तेति सवकोरिजनान्बद्धन् ॥ 10 मकासंयागगध्ये च समपता भवति ते । सन्धितामयि रोचेत्ति बोधितवा मकात्रलाः॥ वे चावि निर्वाः केचिद्दतेत्रेयचितिष् । संचित्य तत्र गच्छति सवानां दितकार्णात्॥ याबत्या मतपः वाशितिर्यम्योनी प्रवाशिताः। 15 सर्वत्र धर्ग देशेति तेन उच्यत्ति नायकाः॥ नामगोगां(म) दर्शेति ध्यानं च ध्यायिनां तया। विवस्त गारं कुर्व ति ग्रवतारं न देशि ते ॥ य्यामध्ये प्रया पन्ममभूतं तं विनिर्दिशेत्। एवं कानाश ध्यानं च म्रभूतं ते विदर्शयी ॥ 20

<sup>1)</sup> Sic MS. contra metrum. Should we read Lshutppaso? Cf Bodhic. III. 8.

<sup>2)</sup> প্রি'্রাইসম্'মার্'মা Tib. adhyāyādau corrected to vyāpā MS.

<sup>3)</sup> Supplied metri gratia. Tib. 35.

संचित्य गणिकां भोति प्सामाकर्षणाय ते। रागाङ्क संजोभ्य वुद्धज्ञाने स्वापवित्तं ते॥ यामिकाश्च सदा भोति सार्ववाहाः पुरोहिताः। श्रयामात्याय चामात्यः सहानां व्हितकारूणात् ॥ द्दिहाणां च सत्नानां निघाना भौति मन्याः। 5 तेयां दानानि दला च बोधिचितं जनेति ते॥ मानस्तब्घेषु सबेषु मक्तन्या भवति ते। सर्वमानसम्हातं वोचि प्रार्वेति उत्त[147a]माम् ॥ भवार्दितानां सत्नानां संतिष्ठते अवतः सदा। म्रभवं तेष् द्वा च परिपाचेति वोधवे॥ 10 पञ्चाभित्ताश्च ते भूवा ऋपयो ब्रह्मचारिणः। शोले सवानियोजेशि नातिसीर्त्यसंयमे॥ उपस्यानगुद्धन् सत्नान् पश्यतीक् विशार्दाः । चेंटा भवत्ति दासा वा शिष्यत्वनुपयात्ति च ॥ येन येनैव चाङ्गेन सत्तो धर्मरतो भनेतु। द्र्शे ति हि क्रियाः सर्वा महोपायसशिविताः॥

15

<sup>1)</sup> Metre could be restored by reading ankugena ... thopentio. Sometimes the Bodhisattva appears as a Cyprian amongst libertines, attracts them to himself, and then slowly but surely leads them to see the pure wisdom of the Lord'. -. Tokyo-translation.

<sup>2)</sup> The meaning of this word in Buddh. Skt. is 'athlete' as Bohtl.2 shows. The Tib. appears to understand the expression as meaning 'possessed of the [32] lakshanas' (and thus fit to strip for athletics?). 'Invisible athlete'. Tokyo-tr.

<sup>3)</sup> Cf. supra, p. 322, n. 1.

<sup>4)</sup> Cf. Lal-7. 29. 9 and Divy. 39.12. 40.6, corrected by B2 s. 7. sauratya.

<sup>5) °</sup>tvā..tā MS.

पेपागनता जिता कि घनत्रशाणि गोचरः। ग्रनत्त्वानसंपन्ना ग्रनत्तप्राणिमीचनाः॥ न तेषां वालपकोटीभिः वालपकोटिणतेर्गि । वृद्धिर्षि वर्दिस्त गुणासः सुवचा भेवरः । इति ॥ यवार्यस्तोल्याचार्गवां बोधिसवम्गा उक्तास्तवा भाविपतन्याः । 5 ैं[एन प्रमुजिय गाल्यवियुक्त माल्यवतस्त्र माल्य वितानाः । गारविर्वाचनित्रतीर्णातमत्ताः ते जिनपूत्र करोत्ति मक्तिमा ॥ रिएन प्रगतित चुर्णवित्रका चुर्णवतंनक चुर्णवितानाः। चुर्णविचित्रविकार्ण समसान् ते जिनगृज करोत्ति मङ्गतमा ॥ र्राएन प्रमृशिष पद्मविष्टा पद्मवतम्ब पद्मविताना । 10 पद्मविचित्रविकोर्णमगत्तान् ते विनपूत करोत्ति गक्तमा ॥ रिएन प्रगृतिय द्वार्यियुद्धा कार्यतमक कार्यिताना । [१४७] क्।र्विचित्रत्रिर्वार्गात्तान् ते जिनपूत्र बरोत्ति मक्।त्मा ॥ र्राइन प्रमत्नि धन्नापविषुक्त ते धन पाएउरलोक्तिपीताः । नीलमनेक पताक विचित्रा॥ 15 ग्रज सगलंबारिते जिनसेत्राः ते गणिजालविचित्रविपुक्त । पट्र पताक प्र(ल)म्बित दाना किङ्किणिताल निनस्बर्घोपान्॥ कत्र धरेति तयागतमुर्वे ते यय एकाजिनस्य कारोत्ति। पाणितलातु ग्रचित्तिपपूतां एवमणेयतसर्वितिनानां ॥ एय समाधि विक्व ऋषीणां ते जगसंप्रक्तानविकुर्वा । 20 ग्रयसगाध्यभिनिर्क्रुनाणाः सर्वित्रया उपचार् मुखेभिः॥

<sup>1)</sup> Metre: Dodhaka with occasional resolution of the first dactyl.

<sup>2)</sup> 列气적 'hanging'.

<sup>8)</sup> Cf. 148, b. and Lal.-v. ap. Senart, Mhv. I. 426, 1

सल विनेति उपायसक्त्रीः केचि तथागतपूजमुखेन। दान म्रचिति म्रत्यागमुखेन सर्वधुतंगुणशीलमखेन ॥ श्रतयत्ताति श्रतोभ्यमुखेन केचि श्रतं तपनीर्यमुखेन । ध्यान प्रशासि विकारमुखेन स्वर्धविनिश्चयप्रज्ञमुखेन॥ सर्व उपाय सक्खमुखेन ब्रह्मविकार ऋभिज्ञमुखेन। 5 संयक्वस्त् व्हितेषिमुखेन पुरायसमुच्चय ज्ञानमुखेन ॥ सत्यप्रतीत्य विमोत्तमुखेन केचि वलेन्द्रियमार्गम्खेन । म्रावकपानविमुक्तिमुखेन प्रत्यपपानविष्रुहिमुखेन ॥ उत्तमयानविजुर्वमु[148 &]खेन केचिद्नित्यतद्वष्खमुखेन। केचि निरात्मनिजीवमुखेन म्रणुभत संज्ञिविरागमुखेन ॥ 10 शात्तिरोधसमाधिमुखेन पातुत्र चर्यमुखा नगतीये। यात्क धर्मनुखाः प्रतियत्तः ते तु समत्तविमोत्तमुखेन ॥ सत्व विनेति यथाशय लोंके ये तु समस्विमोत्तमुखेन । सब विनेति ययात्राय लोंके तेय निमित्त न शका यक्तेतुं॥ केनचिदेष समाधिविकुर्वाः तेनतिव्यूकृत भ्रयसमाधीः। 15 सर्वजगत्परिपाचनुर्लोमा सर्वरती मुखप्रीतिप्रकृषीः॥ चितिय दर्शिय सर्व विनेति यत्र इर्भित सुडर्लम सर्व । वे परिष्कार सुखावक लोके तत्र च सर्वभिप्रापक्रियाभिः॥ दातु ददित करोति जगार्थम् ते वरभोजनपानरसामैः। वस्त्रनिबन्धनर्त्नविचित्रैः राज्यधनात्मप्रियैः परित्यागैः॥ 20

<sup>1)</sup> Pali yattaka.

<sup>2) °</sup>ntīḥ MS. Tib. ম্ব'ব্ৰেশ্ব' 'entering the order' (?).

दानिधम्ति जगदिनपति ते वर्लनणित्रितगात्रा। उत्तम ग्राभरणा बर्धोराः माल्यविभृपितगन्धन्लिप्ता ॥ द्यप विदर्शिय सब विनेति दर्शन प्रीतिप्रकृष्यतानां। ते वर्द्रपस्द्रपस्पेधाः उत्तमद्रप निदर्शपमानाः ॥ द्वपधिमृतिः जगदिनयशि ते मधीः यसविद्धारतेभी। कोकिलक्त गुणीलरवेण उन्द्र भिकित्र रहा रतेन देशिय सर्वधिमुक्तिप् धर्मम् ॥ ये चत्रेच ग्रजीति सक्छ। येभि जिना जमती धर्ष बारोति । तेभिन धर्मप्रभेद्दम्खेभिः सत्र विनेत्ति यवाणय लोके॥ ते नुखडुब्यतक्षय मरोत्ति ग्रर्यग्रनर्थतकायक भो[148b]ती। सर्विक्रियाम् सक्षय भविता मत विनेत्ति सक्षयमुखेन ॥ 10 द्धव्यउपस्वमत्वानदोपान् ते तु सक्ति सक्तायनिद्दानास् । तेभि सद्याय सक्तिय योडां सर्वतगस्य क्तिय सुखाय ॥ यत्र न निष्क्रम[णं] न च धर्नी ज्ञायति र एवंगतो न च मोतः। तत्र तु राज्यसगृहिसक्षय निष्क्रमणात्तमना मनिकेताः॥

<sup>1)</sup> Transliterated not translated in the Tib. According to Foucaux on the similar passage in the Lal.-v. (Ch. 5, tr., ed. 1. p. 53 n 5) a Himalayan bird.

<sup>2)</sup> MS. te dri(?)ta altered to tebhita; perhaps for te 'bhitaḥ. Tib.: 🍝 🗓 🖫 🖫 র্ফ্রান্টাই'ব্যাণীয়

B) So the MS. a sec. man. The original reading was onan. Tib. মূল্ৰ'ড়'ন্ব'ৰ্ so that one would construe: 'having aid as their object'.

<sup>4)</sup> Tib. here has 夏克夏天 'history', which must apparently be based on a different reading; just below nishkrama is rendered 묏두지方 'renouncing'.

<sup>5)</sup> For aranya Tib. द्याँद.

ते गृरुबन्धनत्ष्णिनिकेतात्मर्वजगत्पिमोचनकेतोः। सर्वत कामरती म्रनिकेता निष्क्रममीत प्रभावयमानाः॥ ते दश चर्य प्रभावयमाना म्राचरि धर्म म्हाप्रेषाणां। सर्वमशेषत चर्ष ऋषीणां भावयमान करोलि जगार्थम् ॥ पत्रिमितापुष सल भवती सीष्ट्यसमर्पितमन्द्किलेशाः। 5 तत्र बरार्दित व्याधिनपृष्टा दर्शपि मृत्युवर्श स्रवशात्मा ॥ रागप्रदीपितु दोषप्रदीतं मोरूमकाग्रिप्रदीपित् लोकम्। प्रज्वित जर्व्याधितमृत्यु लोक निर्शिय सब विनेति॥ इंशबलैश्चतुर्वेशारु खैर छदशैर पि धर्मविशेषै: । बुद्धमक्तातम त् मूचयमानाः बुद्धगुणेभि करोत्ति जगार्थम् ॥ 10 ते च म्रेदेश ऋद्यनुशास्ती द्वपधिष्ठानवलेन समतात्। द्र्शयमान तथागत ऋडी ऋडिविक् विंत सब विनेति ॥ ते विविधेक् उपायनयेक्ति लोक[149a]विचारि करोति जगार्थ। लोकि म्रलिप्त बले यथ पर्यं प्रीतिप्रसारकरा विचरति ॥ काच्यक्राः कविराज भवती ते नटनर्तक राख्यकम्खाः। 15 उत्कटिशोभिकक्रारकनृत्या मायकराः पृष्टु ऋपनिदर्शी ॥

<sup>1)</sup> yatr' amito रूप'मा'सेर्.

<sup>2)</sup> Sic MS. Tib. simply 35' 3'53 'having a disease'.

<sup>3)</sup> The reading is substantially confirmed by the Tib. (199 b. 7); but the metre is not easily explained.

<sup>4)</sup> The metre again halts. The Tib. has रे'र्य'गुर्द्र 'they all declaring'...

<sup>5)</sup> Cf. 48. 12 supra and note. The Tib. here TOTATA confirms Kern's rendering 'musicians'.

<sup>6)</sup> The first three aksharas are not clear. Tib. সন্তুশার্থা.

10

प्रामिक नापका सार्षि भोती सार्थिक श्रेष्ठिक गृरूपति भोति ।

राज श्रमात्य पुरोहितेह्न्ता वैग्वविशार्दशास्त्रविधिज्ञाः ॥

ते श्रीटवीषु गरूहुम भोती श्रीपध श्रज्ञपरत्निधानाः ।
चित्रमणि हुम कामद्दाश्च देशिका उत्पत्रमार्गगतानां ॥

श्रीर्ज्ञव सत्तु तु लोक विदित्ना कर्मविधीषु श्रज्ञानक सत्ताः ।

ते कृषिकर्मप्रयोगवणित्वा शिल्पिविचित्र प्रभाविष लोके ॥

ये श्रविकेठ श्रिक्तप्रयोगः सर्वमुखावकृविज्ञप्रशस्ताः ।

विग्ववलीपिध शास्त्रविचित्राः सर्व प्रभावित तेभि श्रपोभिः ॥

ये श्रिपणां चरणाः पर्माया पत्रिधमुक्त सद्देवकु लोकः ।

ये श्रिपणां चरणाः पर्माया पत्रिधमुक्त सद्देवकु लोकः ।

ये स्रतद्वस्तर ये तपश्रेष्ठाः सर्वि प्रभावित तेभि विह्नभिः॥

ते चर्वाः परित्राज्ञक तीर्ध्याः तापसँगोतममोनचराणाम् ।

नय श्रचेत्रगुरुश्रमणानां तीर्धिक श्रा विर्णाक्ति भवति ॥

<sup>1)</sup> Royal chaplains are mentioned with jhallamallah in Manu XII. 45-46. With tāja ... dūtāh cf. 48. 1

<sup>2...2)</sup> te 'ta .. cintamani contra metrum MS

<sup>3)</sup> acircua marg, and so Tib. 3125.

<sup>4)</sup> Mhv. II. 46.5

<sup>5)</sup> This important passage is partly traditional. It should be compared generally with Digha-n., sutta vii and Rh. Davids's remarks thereon (tr. ['Dialogues'] p. 220 sq) in which he cites the list of heretics in Ang.-n [III. p. 276; cf JRAS'98 p. 197]. The juxtaposition of heretics with low caste-men occurs also in Saddh.-P, Ch. wii init (= Kern, tr. p. 269), where the list begins as here and Lal.-v. 220 with Carakas and Parivr. The verse-passage appended occurs above pp. 47—49. The Buddhists themselves were put into similar company by the Ajivakas (Sum-vil. I. p. 162, tr. Hörnle, Uvasaga-dasāo, App II. p. 21) For further references to Jain literature see Additional Notes. The following five stanzas were published with a tentative translation in JRA.S. 1901 pp. 122—27.

<sup>6)</sup> Cf. Aig-n. l. c The school of Gautama are also referred to in a list of heretics at Mhv. III 412. 7; where they occur as in the Anguttara-list, soon after the Traidandikas. He is distinguished there from Bhagavān Gautama (Buddha) by the epithet ānandika-guru-putraka.

<sup>7)</sup> Goçaliputra Maskarın, the Ajivaka-leader.

<sup>8)</sup> These aksharas are not fully legible; but see ācaryā hi below (to be scanned of course ācaryā). The reading here appears to have been ācaryāṇi, but the Tib. here renders শ্ৰ'মুন্ব্ৰ্ব্ব্ৰ্ব্ৰ্য় (tīrthikānām) মুন্ন্ন্ৰ্ব্ৰ্ব্ৰ্ব্ৰ্য্ব্ৰ্য় (200 b. 1).

ते तु म्रज्ञी विक धर्मचराणां उत्तरिकाणीं मनुत्तरिकाणां।

दीर्घनरान कुमार् ज्ञतानां तेष्ठ[पि] म्राचर्षा कि भवति॥

सूर्यनुवर्तकपचर्तपानां कुँकुरगोत्रतिका मृर्गचर्षा।

सूर्यनुवर्तकपचर्तपानां कुँकुरगोत्रतिका मृर्गचर्षा।

चौरिक तोष्ट्यं दश जितपानां तेष्ठिप म्राचर्षा कि भवति॥

देवतज्ञानप्रवेशरतानां तोर्षुपदर्शनदेशचराणां। [149b]

मूलफलाम्बुचरा म्रपि भूता धर्म म्रचितिय ते परमायाः॥

उत्कुरस्थापिन एकचराणां कप्रकासम्मृत्णिश्रपनानां।

पे मुपलेशपं पुतिविकारी तेष्ठिप म्राचर्या कि भवति॥

पावत वीक्रिकाः पृथुतीर्ध्या म्राशय तेष्ठिमृत्ति समीद्य।

तीद्रणाहरासद्वयतेषेभी तीर्थिक द्रष्वप्रकृषणिविनेति॥

<sup>1)</sup> Davids op. cit. p. 71 n. 1 collects the chief passages referring to this sect.  $A\tilde{ji}v^{\circ}$  for  $a\tilde{ji}v^{\circ}$  is possibly a term of contempt. See Additional Notes.

<sup>2)</sup> उत्तरिका न यनुतारिकाणां MS.; but the Tib. takes the line as if consisting of two genitives, not uttarikā na. Lay and monastic adherents may be intended.

<sup>3)</sup> Perhaps equivalent to the Jațilakā in the Ang-n. Jațilas in Tib. (Feer, 'Fragments' AMG. V. 128-31) and in Pali. On this line see Add. Notes.

<sup>4)</sup> Manu VI. 23; Vishņu § 95.2 Characteristic of the Ajivakas, Jātaka I. p. 493.

<sup>5)</sup> These vratas are explained in Majjh-n, sutta 57. The latter is also thus defined in Mbh. V. xcix. 14: yatra tatrāçayo nityam yena kenacid āçitah | yena kenacid ācchannah sa govrata ihocyate ||

<sup>6)</sup> Cf. Mbh. V. exxi sub fin. The use of ajina by ascetics is also well known.

<sup>7)</sup> Tib. and not in Lexx.

<sup>8)</sup> As to dharma aco see Additional Notes.

<sup>9..9)</sup> Both these words represent Ajīvaka practices; Jāt. l. c. With the first Dr. Leumann compares Aupap. § 30, V. 2 (ukkuļuy' āsanie).

<sup>10)</sup> Cf. Bhagaratī-sūtra, tr. Hörnle, Uvās, App. p. 8. 18 (darbha).

<sup>11)</sup> Or possibly mukti; a marginal gloss apparently on this word gives 'nimitiam' 'contrivance'(?). Tib.: 'dwelling possessed of a bed (전기'증찍) of pestle-wood'.

<sup>12) &#</sup>x27;outsiders' i. e. non-Buddhists; cf. Senart Mhv. I. 587.

द्षित्रमाकुल लाके विद्वा सर्वकृद्षित्रमाम्रित तीष्ट्याः। मुद्दनगरेगिरुपायन येभी सत्यप्रकाजन तेष वारोति॥ वेषु वि<sup>(1)</sup>द्रागिङगलपेर्शी देशिय सत्य सुगुप्तपदेभिः । केष् उत्तरप्ट्यतापरेभिः केष्ट्चिरेव रक्त्यपरेभिः॥ बेपुचि यत्तरगेदपदेगिः यर्थावनिश्चयवध्यपदिभः। б वादिप्रगर्दभन्नानपदेभिः गास्त्रप्रधर्मवानोत्तपदेभिः॥ नेतप्चि मानुषमस्त्रपदेशिः सर्वप्रवेशनिक्ततिपदेष । केष्वि देविनक्रितायदेशिः नागनिक्रतित यत्तपदेशिः॥ रीतसावगन्धर्वपरेभिः भूतर्नुम्भाग्रहमङ्क्षिरमञ्जेभिः। किनर्यं सर्गरूडपेट्भिः सत्यप्रकाणन्मीन्पनेशि ॥ 10 ते पवसत्य निकृतिहाविधिता एवनजेपत ये जिनधर्गा। धर्मनचित्तिय बाकापयंत्रा देश[150@]िप एप समाधिविक्वां ॥ ते जगतीष्यत ययसगायी सर्वज्ञो यभिनिक्रमाना। रिशनचितिपर्मुत्सानाना रिशन प्रमुखिय सत विनेति ॥ रिष्न प्रमाज्ञिय दर्शयमाना याचत सत्व विज्ञानित रिष्म । 15 तेप सर्गन भोति ग्रगीयम् हेत् ग्रनति ज्ञानवरस्य ॥ दर्शिय वृद्घ विदर्शिप धर्न संघ निदर्शिप मार्ग नराणाम्। दर्जाय चेतिक ते जिनविन्वा तेन सुदर्जनरु हिन निवृत्ता ॥

<sup>1)</sup> ca MS; but see below. On charms from the Dravidian country, cf. Taran. tr. p. 222, where the Tib. equiv. (see note 3) is the same as here, Drāmida being a by-form of Drāvida.

<sup>2) &#</sup>x27;rajra-secrets' Tib. One may perhaps compare the Vajrajāpakrama (Pañcak. § 11) and V.-Poussin Bouddhisme p. 152 sqq.

This is unmetrical. The Tib seems to suggest a reading rākshasa - piçā-capado.

<sup>4)</sup> So MS; but qu. kushmanda?

<sup>5)</sup> acityam (?) MS.

<sup>6)</sup> Not rendered in Tib. and not quite clear in the MS.

<sup>7)</sup> So MS.; but Tib. 픽디디지크자 'becomes complete'.

Ì

रिश्न प्रमुचि प्रभंकर नामा या प्रभ जिल्ल करोति महणा । सर्वर्षं च तमं च कृतिवा सो प्रभ भारति लोकिकतानां॥ ताय प्रभासय चोदित सत्नास्ते जिनपूजप्रदीप घरेती। ते जिनपूजप्रदीप धरिता लोकप्रदोपकरा जिन भोति॥ तैलप्रदीप घृतस्य प्रदीपा दारु तृषाा नडवेण प्रदीपान् । 5 गन्धर्सायनर्त्तप्रदीपान् दल जिनेष् प्रभंकर लब्धाः॥ र्षिन प्रमुखि प्रतार्णा नामा ताय प्रभासय चोदित सलाः। - \* - \* नावप्रतारिषानस्वपद्येषु। ह्रीपित संस्कृत वर्षित शासी तेन प्रतारिण रिष्टि निवृत्ता॥ र्षिम पिपासविनोद्नि नामा ताप प्रभासप चोद्ति सत्नाः। 10 कामगुणेष् तृषां प्रजिक्ता धर्मविमृक्तिरसार्थिक मोति॥ (क) [कामग्षेष् तृषां प्रबद्धिता] धर्मविमुक्तिरसार्थिक भूवा। बुद्ध भत्रत्यमृतंज्ञलवर्षी तृष्णिपपासविनोद्दन लोके॥ प्ष्किशिणी निद्कुपतडामा उत्सय मारित वोधिनिदानाः। काम विवर्णित वर्णित[150b]ध्याना तृष्णविनोद्नि तेन निवृत्ता ॥ 15 प्रोतिकरी यद् रिश्न प्रमुची ताप प्रभासय चोदित सलाः। प्रीति<sup>५६</sup>। वर्बोधिनिदानं चित्त जनेति भविष्य स्वपंभू॥

<sup>1)</sup> pramuñciya MS., but see below.

<sup>2)</sup> There is a lacuna here. The MS. originally continued with the line kāma-guņeshu. The passage nāvapr... satvāh has been supplied in the margin in a later hand. But it is clear from the Tib. (201. b. 1, 2) that some 7 pādas are still wanting. The original omission was of course due to the eye of the copyist passing from one refrain (°codita satvāh) to another.

<sup>3) &#</sup>x27;Things having the samskāras are disprized, the repose [of nirvāṇa] is extolled'.

<sup>4)</sup> Added from the Tib. to complete the line.

<sup>5)</sup> satvān MS., here only.

<sup>6)</sup> ব্যামেন্স্রাম্প্রিম্ 'expanding [like a snake's hood]'?

б

10

सत्तापनिषद्भा पत्मृतिविधीं कार्राणिकानां।
भाषित बुद्धगुणाः सद् कालं प्रोतिकर्रा प्रभ तेन निवृता॥
रिष्म प्रमुच्चि रृतिकर नीमा ताय प्रभामय बीधित मता।
बुद्धरतीरत धर्मरतोरत संघरतीरत ते मद् भोत्ति॥
त्रित्तपरतीरत ते मद् भूता बुद्धममागमधर्मगणार्षे।
लब्धनुपत्तिकात्तात्ति लभत्ति चोदित स्मारित ये बद्ध मता॥
बुद्धमनुस्मृतिधर्मगणार्थे बोधि य चित्तगुणान्त्रिवरिता।
तेन रृतिकर् रिष्म निवृत्ता॥
पुण्यममुच्चयरित्म प्रमुची ताय प्रभामय चोदित मता।
दानु द्दिता विचित्रमनेकं प्रार्थयमानु मनुत्तर् बोधि॥
माजय पूरितु याचनकानां यज्ञ निर्गंड तैर्यक्रमानैः।
सर्वभिप्रायत दानु ददिता पुण्यममुच्चय रिष्म निवृत्ता॥
चानवती यद् रिष्म प्रमुची ताय प्रभामय चोदित मताः।
एक तु धर्म मुखातु म्रोची ताय प्रभामय चोदित सताः।

<sup>1)</sup> 전기클릭적 'bodily shape'.

<sup>2)</sup> nānā MS.

<sup>3)</sup> So MS, the Tib. read codita as before.

<sup>4)</sup> This stanza or the previous one is metrically defective; but by the analogy of the previous verses, the present pada must end a stanza.

<sup>5)</sup> pancaso MS; but see below. Tib. এমিব্ৰুমাৰ্থ (202. a. 2).

<sup>6) &#</sup>x27;Unhindered' cf. sārgada.

<sup>7)</sup> ontu anelān MS. (lān a sec.) The Tib. appears to understand the passage 'Dharma [being] one is manifold by its approaches (মুর্নিন্ম); avabuddhi app. for avabudhyate 'understands' বিনিন্মন্ত্রিক্

धर्मप्रभेर् प्राव्हित सत्रान् मर्यविनिद्यय ज्ञान त्रिभक्ती । [151 a] धर्मपरार्थविभाषण कृता ज्ञानवती प्रभ तेन निवृता॥ प्रतप्रदीपय श्रोमिरि रिष्मि ताय प्रभानय चीदित सलाः। प्रून्य निसंत मजातविपनान् स्रोतिर धर्म स्रभावस्त्रभावान्। मायमर्गेचिसमा द्वचन्द्रस्वप्रसमान् प्रतिविम्वममान् वा। อ้ धर्म मस्वामिक यून्य निर्देशन् भाषति प्रत्तप्रदीय निवृत्ता॥ धर्मविकुर्वणि रिश्न प्रमुखी ताष प्रभामय चोद्ति महा। धार्णि त्रनयकोषु लभिता सर्वतयागतकोषु लभेति ॥ धर्मधराण परिचळ कृता धार्मिकरत करित ऋषीणां। धर्म अनुप्रक् कृत जगस्य धर्मविक्वीण रिष्न निवृता॥ 10 त्यागञ्जनी पर् रिष्म विमुञ्जो ताय य मत्सर चोदित स**त्**या। ज्ञाता बनित्य बनाबतभोगान् त्यागरतीर्त ते सर् भेति ॥ मत्सर्इर्ट्म सब ग्रदासा ज्ञाव धन सुपिनाभस्वभाव । वृंक्ति त्याग प्रसवननेन त्यागवर्ताप्रभ तेन निवृत्ता॥ निव्यरिदारु य भोसरि रिशनः ताय डाःशीलय चोदित महा। 15 शीलविश्विद्ध प्रतिष्ठित भूबा चित्त बनैति भनेष स्वयंभूः॥

<sup>1)</sup> MS. broken; a compound of -grāhita used actively with the meaning 'captivate, seduce'. Tib. G = 0 (202. a. 5).

<sup>2)</sup> For \*niḥ-saira ন্ট্ৰিট্ 'without self or substance'. The next words must be read ajāt' aripanna (nnā?).

<sup>3)</sup> i. e. udakac° 🍇 👼

<sup>4)</sup> MS., here only, obhāya samçoo.

<sup>5)</sup> Apparently for kosheshu. Tib. ਕੱੜ੍ਹੇ ਤੇਜ as if for koshebhyas. The next occurrence is, however, construed as an accusative.

<sup>6)</sup> ka MS.; but Tib. 7557 = ye.

10

15

कर्मपृष्ठे कुशले परिशुद्धे शील समाद्वि पदक्कसत्वान् । बोधिय चित्त समाद्यनेन रुष्मि निवृत्त स निष्परिदाहः॥ [151७] तात्तिवियूक् य घोतरि रुष्मि ताय य घ्रतम चोदित सताः । क्रीधित्रलं ग्रिधिनान बिक्ति सात्रिम्तीम्त ते सर भोति ॥ डःकृत ताचि ग्रपायनतीनां चित्त ग्रतोभित बोधिनिदानं । वर्णित तात्तिगुणाः सर्कालं तेन निवृत्त म तात्तिविपूका ॥ र्शिन उत्तप्तवती यद् मुखी ताप कुणीद्य चीद्ति सत्ताः। वृक्त प्रवृक्त त्रिष् रृतनेषु पृत्र वारोत्ति मखिनप्रयोगाः॥ <sup>(2)</sup> [पुँक्त प्रयुक्त त्रिप् रुतनेप् पुत कारित मखिनप्रयोगाः] । ते चेत गार्यवा घतिकाताः तिप्र स्पृणति घनुत्तर् बोधि ॥ वीर्य समार्थि यहक्रसत्नान् पूत्र कारित्व त्रिप् रतनेषु । धर्म धरित नगंगत बाले तेन उत्तप्तवती प्रभ लब्धा॥ गातिवारी पर रिश्न प्रमुखी ताप विश्वालय चौदित सलाः। तेषु न रागु न द्वेष न मोहाः बोधित गोत्ति समाहित चिताः॥ पाप क्षमित्र किलिप्ट चरीपे संगणिकाविनिवर्तन कृता। वर्णित ध्यान प्रशास म्राएवे जासिकारी प्रभ तेन निव्सा ॥ प्रज्ञविष्ट् प म्रोसरि र्श्नी ताप द्वःप्रज्ञ संचोदित सताः। सत्यप्रतीत्य विमोत्तनपेशिस्मित्रिय ज्ञानगति गत भीति॥

<sup>1)</sup> I'A i. e. akhila.. For the scansion, cf. 260. n 2.

<sup>2)</sup> Supplied from the Tib (202. b. 7).

<sup>3)</sup> নুম্ব্ৰ, as contrasted with নুস্মান্ত্ৰুম, the equivalent of laronti in the last line.

<sup>4) °</sup>lur MS. contra metrum.

<sup>5)</sup> The anusvāra is written in the MS., but must be, like the visarga just before, disregarded in the scansion.

इन्द्रियज्ञानगति गत भूली + + \* \* \* । र्संपेप्रदीपसमाधि लभित्ना प्रज्ञप्रभास[152a]करा जिन भीति ॥ राज्यधनात्मप्रियैः परित्यागैः धर्म य मार्गित बोधिनिरानं । तं च सत्कृत्य प्रकाशिय धर्म रिश्न निवृत्त स प्रज्ञवियूकाः॥ बुद्धवती यर रिष्म प्रमुखी ताप प्रभाप संचोदित सताः। 5 ब्द सक्त अनेक अचित्यान् पश्यिष् पद्मवनेषु निषणान् ॥ बुदमसातमत बुदविमोता भासित बुदविसुर्व अनला। ब्दबलाविप्रभावन कृता बुद्दवती प्रभ तेन निवृत्ता ॥ ॥ ते अभैयंद्द् र्शिम प्रमुखो ताव अयार्दित सत्र सस्पृष्टाः। भूतग्रकावधैताडनबन्धे मुच्चिषु सर्वृपसर्गभयेभ्यः॥ 10 ये स्रभयेन निमित्तत सलाः प्राणिवधात् निवारित भोति । त्रांचित पटक्र्यागत भोतास्तेन भवद्द् र्श्नि निवृत्ता ॥ सर्वमुखावक् स्रोसिर् रश्मो ताव गिलानव स्रातुर स्पृष्टाः । सर्वत व्याधिडखात्प्रतिमुक्ता ध्यानसमाधिसुखानि लभित ॥ रोगविनोदिन मूल पालीषध रत्न रसायन गन्धनुलेपान्। 15 फाणित तीर मध्र धृत तेलान् भोजन पान ददिवय लब्धा ॥

<sup>1)</sup> This pada is not represented in the Tib.; and neither authority gives a hint as to the missing pada.

2) M. Vyutp. § 21. 47.

<sup>4)</sup> See note above and sa[m]sprishtah below.

<sup>5)</sup> If we retain the reading of the MS., we must take āvi as = āviṣkṛtvā; but the Tib. (203 a 7) 첫자시' 5 '유럽다' makes a correction to balarddhi (dh and v are often confused in this MS.) all but certain.

<sup>6)</sup> Sic MS.; ten' [tena samayena] abhayamda°?

<sup>া</sup> নাম্ন Tib. 'hiding'; as from ava-dhā.

बुद्धनिर्शिन रिएन प्रमुखी ताय सचीदित म्राय नपाते। वुद्ध मनुस्मिर् पश्यिषु बुद्धम् ते च्युत मच्कि सब्दक्तेत्रं ॥ काल करोत्ति च स्मारित वृद्धा दर्शितप्रीतकरा [152b] जिनविम्बान। बुद्धगताः गर्गा नर्गाते भासिय बुद्धनिर्द्शनि लब्धा ॥ धर्मप्रभावित रिश्न प्रमुखी ताय प्रभाय संचोदित सता । 5 धर्म पठित प्रावित लिखती धर्मरती रत ते सद भौति॥ धर्मडिभिन्नय खोतितु धर्मी धर्ममवेषिण पुरित माशा। इन्द् जनित प्रयुख्य धर्ने भाषत धर्मप्रभावनि लब्धा ॥ घोषवती यर रिएन प्रमुक्षी बुद्धमुता परिचोर्नतायां। वात्क गब्दप्रचार् जिलोंके सर्व तद्यागतघोष शृष्विति ॥ 10 उच्च स्वरेगा स्तवत्ति मक्षीन् तूर्यमक्तर्घणटप्रदानैः। सर्वज्ञमे जिनघोषकृतार्थं निष्टारि घोषवती प्रभलव्या ॥ ते अमृतंद्द रिश्न प्रमुखी ताय प्रभासय चोद्ति सत्ताः। सर्व प्रनार् चिर् प्रनिक्ता सर्वगुषीः प्रतिपचिति पोगं॥ दुब्ल मनेवा उपद्रवपूर्ण भाषित संस्कृत नित्यमतेमं । 15 गातिनिरीघमुखं सर् तेमं भाषपता म्रमृतद्द् लब्धा ॥ रिष्म विषेयवती पर मुखी ताय प्रभासय चोदित सत्ताः । गीलविशेष समाधिविशेषं प्रज्ञविशेष शृणोत्ति जिनानां ॥

<sup>1)</sup> Here the MS. reads sameco. Above (388.9) where a short syllable is equally required the reading is sa-spṛṣhṭāḥ.

<sup>2)</sup> This letter is uncertain.

<sup>3)</sup> ayam arthas tair darçıtah pürvan marg.

<sup>4)</sup> i. c. bhāshātaḥ 피론스'디지

<sup>5)</sup> The Tib. 국자 및 고장기의 6) Cf. 338 n. 6 supra.

<sup>7)</sup> sada 'kshemam samskrta marg.: i. c. 'things compounded are described as ever unstable'.

शीलत भ्रय मनाधित भ्रयो प्रज्ञत भ्रय मक्नुम्निराजा। [153a] य स्तुत वर्णित वोधिनिदान तेन विशेषवती प्रभ सब्धा ॥ रत्नवियुक् य ग्रोसरि रिष्ट्न ताय प्रभासय चौदित सत्नाः। म्रतर रत्निमधान लिभवा पूजीय रत्नवरेभि मर्ह्यीन् ॥ रत्नविसर्ग जिने जिनस्तुपे संग्रस्टि कृतस्त्रजनं रतनेभिः। रत्नप्रदान करित जिनानां रिष्म निवृत्त य रत्नवियूहाः॥ गन्धप्रभात य श्रीसरि रृष्मी ताय प्रभात्तय चीदित सलाः। ष्राला म्रमानुष गन्ध मनोज्ञान् वुद्धगुणे निवुतानि भवति ॥ गन्धनुलेपनुमानुषद्िचीर्यत्कृत पूज नराधिपतीनां । गन्धनयान् जिनविग्रहस्तूपान् कृत निवृत्त सुगन्धप्रभासः ॥ 10 मुझति र्षिम विचित्रविष्कान् इन्द्रपताक्षवाय विचित्रान्। तूर्वनिनाद्तिगन्धप्रधूपित शोभिस्रोत्तनपुष्यविकीर्षा ॥ तूर्वप्रत्युद्गिन पूत्रविनानां पुष्यविलेपनधूपनचूर्णः। क्स्स्रघंताग्रयताक्रवितानस्तेन विचित्रविष्ट् निवृत्ताः ॥ र् छिन प्रसादकरी यर मुखी पाणितलोपन संस्थिकि भूमिः। 15 शोधपती ऋषि माम्मनस्तूपान् तेन प्रसार्करी प्रभ लब्धा ॥ मुञ्जिति मेघवती पर् रिश्नं संस्थिन्ति गन्ध प्रवर्षति मेघं। स्तूप वराङ्गणगन्धनलेनासिञ्चिय [१५३७] नेधवती प्रभ सब्धा ॥ भूपणच्यूरु प्रमुचतु रश्मीनय अचेल सुभूपण भोती। वस्त्रनिवन्धनक्तर्विचित्रं दत्र विभूषण रिष्नि निवृता ॥ 20

<sup>1)</sup> agrā MS.

<sup>2)</sup> nirvro . . . raśmicio MS.

<sup>3)</sup> gandhajalena snapayittā says the marginal glossator, referring to a practice still in vogue among Buddhist pilgrims (Cunningham, Mahabodhi, p. 30).

रिएन रसायवर्ता पर गुर्खी भुत्तित भोज्य रसाय लभनी । भोजन पान विचित्र रसाम्रान् दल रसाम्रवती प्रभ लब्धा ॥ ग्रर्वनिद्र्णनि मुखति रुप्नीन् रलनिधान लमति द्रिहाः। यतपर्तिधि त्रिभि रत्नैर्दानत मर्धनिदर्शनि लब्धा ॥ चत्विजोधिन मुखात र्ष्मीन् ग्रन्ध तदा दृष्टि ह्रप विचित्रम । 5 दीपप्रदान जिने जिनस्तूपे चतुविशोधनि रिश्न निवृत्ता ॥ स्रोत्रविशोधनि गुचति रश्मीन् स्रोत्रविक्रीन स्र्णी पृष्काब्दान । वाग्वप्रदाननिने निनस्तुपे श्रोत्रविशोधनि रिश्म निवता॥ घाणविजोधिन न्जति रश्मीन् घाषि म्रष्टापितपूर्व स्गन्धान् । गन्धप्रदान जिने जिनस्तूषे प्राणविशोधनि रृष्मि निवृत्ता ॥ 10 जिन्ह विशोधनि मुचित रुपीन् हिनग्धमनोन्नरुते स्तुति बुढान् । वाच इक्त विवर्जित क्ता महण उदीरित रिष्ट निवता ॥ कायविशोधिन म्बति रश्नीन् इन्द्रियक्तिन स्इन्द्रिय भोत्ति । कावप्रणाम तिने जिनस्तूषे कुर्वत कावविशोधनि लन्धा ॥ चित्त[1514]विशोधनि मुचित रश्मीन् उन्मतु सर्व सचित्त भवित । 15 चित्त समाधिवशानुग कृता चित्तत्रिशोधिन रिष्म निवृत्ता॥ द्वपविशोधनि मुखति रश्मीन् पश्यिव चित्तिव द्वपनरेन्द्रान्। द्रपनाशोधिन चित्रसमत्तात् स्तूप म्रलंकर्ता प्रतिलब्धा ॥ शब्द्विशोधिन मुञ्जति रुमीन् शब्द् ऋशब्द्त शून्य विवानी । प्रत्यय ज्ञात प्रतिश्रुतत्त्यं शब्दप्रकाशन रृष्मि निवृत्ता ॥ 20 गन्धविशोधनि मुर्ज्ञात रुप्तीन् सर्व द्विगन्ध सुगन्ध भवत्ती । गन्धवराय जनैर्जिनस्त्यान् स्नापनबोधिद्रुम प्रभ एषा ॥

<sup>1)</sup> stauti contra metr. MS. 2) unmatta or unmatu MS.

<sup>3)</sup> durgro MS.? 1 cad dugr., metathesis metri gratia.

ते रसशोधनि मुञ्जति रुमीन सहिप निर्विप भोति रसाग्राः। वुद्ध सम्मावकमाल्पितृणां सर्वर्सामप्रदान प्रभेषां ॥ स्पर्शविशोधिन मुञ्जति रुश्मीन् कर्वेखर स्पर्श मृह्य सुख भोती । शिक्तित्रिपूर्णसितोमस्वर्षा माल्य महा पदमीत्पल भोती॥ डप्य मनेन महा सुखस्पर्शा संस्तिरि मार्गि न्ननति निनाना । [154b] 5 प्ष्पविलेपनचीवर्सूहमा माल्यवितान प्रदान प्रभेपम्॥ धर्मविशो[ध]नि मुञ्जति रश्मीन् सर्वत रोमत चित्तिय धर्मान्। निर्श्यातः स्र्णि लोकव्हितानां तोषांय सर्वधिमुक्तिविनानान् ॥ प्रत्यय नात मनात स्वभावा धर्मगरीर मनातशरीराः। धर्मत नित्यस्थिता गगनस्या सूचैत धर्मविशोधनि लब्धा॥ 10 र श्नि सुखाप्रमुखा इति कृता एकतु रोममुखातु ऋषीणां। निश्चरि गङ्गरजोपन रुश्नी सर्वपृत्रगिवधक्रमप्रयोगाः॥ ते यय एकत रोममुखातो श्रोसीर गङ्गरजीपन रश्मी । र्वमशेपत सर्वत् रोमा देश समाधिविक्र्वं ऋषीणा ॥ वैन गर्रोन व रिष्न निवृत्ता तस्मि ग्रेषेषु सक्तायक पूर्वे। 15 तेषु तमेव प्रमुखति रिश्मं ज्ञानविकुर्वण एप ऋषीणां ॥ तेष य प्राय सङ्गयक पूर्वे येर्नुनोहित याचित येभिः। येभि च दृष्ट प्रभोपचितं वा ते इन रिश्न प्रजानति तेषां॥ ये च मुभोपचिताः कृतपुरायाः पूजित येभि पुनः पुन बुद्धाः । म्रविंक क्निर्क वुहगुणेभिः चोर्न तेप करोतिप रिश्नः॥ 20

<sup>1)</sup> MS. here khakkho; see 245, n. 2.

cūl-asi. A half-danda în the MS. intended as a hyphen has been altered into ā.

<sup>3)</sup> The equiv. of this appears to be 3577 'originating'.

<sup>4)</sup> sūcayanti dharmatām marg. 5) niķsaranti marg.

<sup>6)</sup> For oty aya(m). Tib. as if ont ime raçmayah.

मूर्प यद्या जात्यन्ध न पश्यो नो च स नास्ति उद्देति स लोके। चन्त्रमित उदागम् ज्ञाता सर्व प्रपृथ्य [155a] स्वक स्वक धर्मे ॥ एवत रुष्मि मङ्गपुरुषाणां मस्ति च ते इतरे च न पश्यो । मिष्यकृता ग्रधिमृतित्विक्तेनाः दुर्लभ ते च उदार्मतीनां ॥ द्याभरणानि निपान विमानाः रत्न रसायन गन्धनुलेपाः। ते पि तु चिस्ति मक्तात्मन्ननस्य ते च मुद्धर्लभ कृच्क्रुगतानां॥ ्रवत रशिन मकापुरुषाणां चस्ति च ते इतरे च न पश्यी। गिष्ट्यक्ता ग्रधिमुक्तिविक्तिनाः द्वर्लभ ते च उदार्मतीनां ॥ वस्यिन् रिश्नप्रभेर खुणिता भेष्यति खद्धिनृत्ति प्रसादः। तेन न काङ्ग न संशय कार्षी नाङ्ग न भेष्यि महागुगकितुः॥ ते परिवारविष्कृविक्वां म्रयसमाध्यभिनिर्क्रमाणाः। सर्वदृशा द्विण घप्रतिनानाः दर्शय वृद्धस्ताः परिवार ॥ ते त्रिसंक्स्रप्रमाण्विचित्रं पन्नमधिष्ठिक् रिष्मिवियूकाः। कापपर्यङ्क परिस्कुटपद्मं दर्शवि एप समाधिविकुर्वा॥ ते दशतेत्राशोपन ग्रन्ये पन्मनधिष्ठिक्ति संपर्शिवारं। सर्व परीवृत वृद्धसुतेभी वे च समाध्यसमाधिविकारी ॥ चे परिपाचित तेन ऋषोगाां सब निष्पाद्त बुदगुणोषु। ते परिवारि चत महपन सर्व उदि तिप् प्राञ्जलिभूताः॥

10

5

15

<sup>1)</sup> Correction in MS. perhaps meant for oyunji

<sup>2)</sup> MS. cshata here and crata in the similar passage below. Tib.  $\sqrt{3}$  A in both places, whence I have supposed the form to be connected with evam, though Ap. Pkt evadu represents syst (Hem VIII. iv. 408).

3) cf. 259 n. 5.

<sup>4)</sup> trisahasrapramanapadme paryankam darçayantı buddha radhya marg.

<sup>5)</sup> mahāpadmam MS. udro = uddukshu 'celestial regions' 3 3 (206 a. 6). No break after this verse occurs in the MS, but the Trb. here adds a long passage, resuming the text as we have it at 207. b. 3.

ते च समाव्हित बालेशरीरे च्युत्यि[155b]व्हि यौवनवेगस्थितेभ्यः॥ योवनवेगस्थितेषु समाव्हित व्युतियन्हि डीर्णक वृद्ध शरीराः। जीर्णकवृहशरीरि समाक्ति व्युत्थिकि श्रह उपासिककापात्॥ श्रद्ध उपासिककापसमाव्हित व्युत्थिक् भित्तुणिकावश्रीरा । भितृषाकाय शरीरि समाव्ति व्युत्यिकि भितुवक्कश्रतुकायाः॥ 5 भिनुबद्धयुतकाय समास्ति व्युतिविक् शैत म्रशैतशरीराः। शैन अशैनशरीरि समाव्हित व्युत्थिव्हि प्रत्येपवृद्दशरीरा॥ प्रत्यय बुद्ध शरीरि समाव्हित व्युत्यिक् बुद्धश्राप्रशरीरा । ब्ह्वरायशरीरि समाव्तित व्यत्थिवि देवतक[]य शरीरा ॥ देवतकायशरीरि समाव्हित व्युत्यिक् नागमक्षिककायाः। 10 नागमक् हिनकायसमावित व्यतिष्ठि वनमक् हिनकायाः॥ यत्तनक्रिक्तकायसमाक्ति व्युत्यिक् सर्वतभूतशरीराः। सर्वतभूतशरीरि समाव्तित व्युतियन्ति एकत्रोमन्बातः॥ एकत् रोममुखिम समास्ति च्युतिथीहे सर्वत रोममुखेषु । सर्विषु रोममुखेषु समाहित व्युत्थिहि एकतु वालपयातः॥ 15 एकत् वालपधिस्म समाक्ति व्यतिधिक् सर्वत वालपधेभ्यः। सर्विष् वालप्रयेषु समान्तित व्युत्यिक् ते पर्माण्रहातः॥ एकर्जिस्म समान्तित भूला च्युत्थिन्हि सर्वरतेभ्य ऋषेपम् । सर्वर्षेषु समाहित भूवा व्युत्यिहि सागर्वञ्चतलातः॥

Marginal note (partly broken off): Buddhāh te bālye samādhim samāpannāh yauvane.

<sup>2)</sup> samādheh sakāçād uttishthanti marg. -

<sup>3)</sup> pratyeka marg.

<sup>4)</sup> ekaromņi līnāh santah spharanti tu, marg.

<sup>5)</sup> eki tu (here only) MS.

<sup>6)</sup> Cf. 295.5 supra

<sup>7) °</sup>shuh MS.

10

15

सागर्वज्ञतलिम समान्ति [156a] व्युतिबन्ति ते मणिवृत्तपालेभ्यः। वृत्तपत्नेषु समाहित भूवा व्युतिबह्ति र्शिन्षुबेभि जिनानां ॥ र्शिनम्खेषु जिनान समाव्हित व्युत्यिक् सागरतोषनदीभ्यः। सागरतोयनदीय समाव्तित व्यत्विक् तेत्रपद्यात मक्तिमा ॥ तेजपबस्मि समाव्हित भूवा व्युत्विविह् वाषुपवानुस्मृतीमान् । वापुपये तु समाद्तित भूता व्युत्विक्ति भूमितलानु मङ्गातमा ॥ भूगितले तु समान्ति भूवा व्यतिबन्ति सर्वत् देवविमानात्। रार्चि त् देववंशीन समाहित ब्युत्विहि ते गगनानुस्मृतीमान् ॥ एति मनाधि विगोन मचित्यास्तेष मचित्यगुणोपवितानान्। वाल्प ग्रचित्व प्रगापियमाणाः सर्वनिनेभि न शक्य वयीतुम् ॥ सर्वतिनेभि च भाषित एते वर्नविषाकु जगस्य मचित्यो। नागविकार्चित वृद्धविक्ष्यां ध्यापिन ध्यान मचित्य विक्ष्यां॥ ते च वर्शे स्थित ग्रष्ट विमीताः श्रावक एक भवीवक्र भीत्ती । भूव बङ्घः पुन एक भविता ध्यापति प्रव्यलते गगनस्मिन् ॥ ते कि मकाकरूणाय विकीना बोधि मनर्थिकु लोक उपेती। दर्शिय कायविकुर्व ग्रचित्या कस्य न दर्शिय लोक व्हितैषी॥ चन्द्र स मूर्य नमे विचर्त्ती दर्जिय सर्वदिशि प्रतिभासं। ँ उत्समरोद्धद्कपतडा[156b]गे भावनर्ससमुद्रनदीषु ॥

1) Compare the rays from the face and head of Amitabha in Buddhist art.

<sup>2)</sup> Tib. implies sarvatu. vimāna u tsupra.

<sup>3)</sup> ele (°le) marg.

<sup>4)</sup> Dh.-sangr. § 59.

<sup>5)</sup> onesmin MS.

<sup>6)</sup> kuira kutrety äha marg.

एवमचित्तिय दर्शिय इपं सर्वदशहिशि ते नरवीराः। सर्वसमाधिविमोत्तविधिता यत्र तथागत सानि स्वयंमुः ॥ सागर्देव रूतात्रतिनामा यात्रतसत्व समुद्र्युत्पन्ना । तेषु स्वराङ्गरुतेषु विधिज्ञा तोषिष सर्वरुतान स्वरुतेन ॥ सा व्हि सराग सदीप रुतावति सर्वरुते प्रतिघोप विधिना। 5 घार्षिधर्मवसं वशिप्राप्ता कः स न तोषि सर्वकलोकम् ॥ मायकरो यद्य विखविधित्तो दर्शिव इप विचित्र अनतान्। रात्रिद्वैकन्छत्कु मासान् वर्पशतं पुन स्पतितप्रदीप्तान् ॥ मायकरो कि सराम् सरोपो तोपपि मायविक्वित लोकं। ध्यान त्रभिज्ञ त्रिमोनस्शिज्ञित कस्य न तोषिष चर्यविधिज्ञः ॥ 10 राक्ज पंथ[प] य निर्माणि कांव कुर्वति वज्ञ परे तत्तत्रन्धं । दर्शन सागरु नाभिप्रमाणं भौति सुनेरुतले सम शीर्यः॥ सोअपि सराग् सरोष समोको राङ्ग निर्द्शिय ईदश सद्धी । मार्प्रमर्दन लोकप्रदीय कस्य न दर्शिय ऋहि अनता॥ पश्य त्रचित्तिय शिक्रीबे]कुर्वा देवसुरेन्द्ररणस्मि प्रवृत्ते। 15 यातुक विन्वरनेकम्राणां तातुक निर्मणि शक्त [157 a] स्वकायान् ॥

<sup>1)</sup> From this point to the end of the chapter, a considerable number of verses not found in the Sanskrit are reproduced or added in the Tib.

<sup>2)</sup> i. e. muhūrtam ekam.

<sup>3)</sup> Syllable obliterated. Tib. (35) 'according to desire'. nirmani is glossed in marg. as nirminoti.

<sup>4)</sup> yasya MS.: but Tib.  $\widetilde{C}$ 

<sup>5)</sup> Letters mostly destroyed. Tib. মন্ত্ৰান্ত্ৰী ব্ৰাণ্ড্ৰী

<sup>6) °</sup>taasu° MS., ¬ being added in the margin to indicate that we must understand an elision (dev' asur°).

<sup>7)</sup> The reading of the MS. looks more like bimdhar; but I have replaced the present form (cf. 157 n. 1) from the Tib. which has (209. b. 6): 500 300 cmilliards of Asuraso.

10

तर्वतुरेन्द्रतुराभ विज्ञानी शिकान - पुरती गत स्वापुन्।
एप गृरोत () वज्रधराणां संधमु गच्छिमु सर्वसुरेन्द्राः॥
नेत्र सरुष्ठ भयद्वर दर्शी व्यालप्रमुजन वज्र गृर्ह्योतं।
वर्मित काप द्वरासर तेज शकानुरीस्य पल्लीवसुरेन्द्राः॥
सो स्टित इत्यरपुष्ठपवलेना शका विकुर्वति देवज्ञपार्थी।
सर्वज्ञमस्य प्रशेषत त्राणां यत्तपपुष्ठय कुतो न विकुर्वी ()

建催化剂 医猪鱼性皮肤性皮肤性性的 化环己烷甲烷 医阿尔特氏 化二氯甲烷

वाषुत संगुत गेषप्रवर्षी वाषुत गेष पुनः प्रसमेती। वाषुत सस्य विशेक्ति लोगे वाषु सुखावक् सर्वज्ञमस्य॥ सो क्षि घणितित पार्गितामु बुदगुणोषु घणितित वाषुः। दर्शिय लोकविपाक घषित्या सस्य न दर्शिय ते वर्लव्या॥

इति जितासगुद्यमे रत्न त्रपानुस्मृतिनामाष्टाद्यः परिच्हेदः समाप्तः ॥

<sup>1...1)</sup> Syllables obliterated. ya krama + puro MS. 'Tib.: 그룹'린국' (Çakra) 도로'도로'된도' '경기'대도 (as if for svaāyatana?) 위치 [ 구구'문'은 '오픈도'지장'
그림도'로'경쟁 (supply 'ti after gi hyeta?)]

<sup>2)</sup> palātu = palā(yi)tāļi.

<sup>3)</sup> IPI 'ordinary, moderate' a meaning which fits with the context in the two other passages (Divy., Mhv.) where itvara occurs.

<sup>4)</sup> The Tib. here reproduces a considerable passage (210. a. 2 — 211. a. 3), continuing chiefly the same topic (Çakra and the Asuras).

## XIX.

## नवद्शः परिच्छेदः

म्रन्योऽपि पुरायवृद्धये केतुः कार्यः। यो अयं सर्वात्रस्थासु सलार्वः॥

यथा कथितं चार्यर्त्वमेथे। संतथागतचैत्ये वा तथागतविग्रहे वा पुष्पं वा धूपं वा गन्धं वा द्दत्तवंसत्वानां दोःशोल्यदीर्गन्ध्यमलापनयनाय तथागतशोलप्रतिलम्भाय च परिणामयित। सं पुष्पच्छ्त्रमारोपयन् सर्वसत्वानां सर्वज्ञेशपरिदाक्विगमाय परिणामयित। सं पुष्पच्छ्त्रमारोपयन् सर्वसत्वानां सर्वज्ञेशपरिदाक्विगमाय परिणामयित। सं विकारं प्रविश्ववेवं चित्तमुत्याद्यति । सर्वसत्वान् निर्वाणपुरे प्रवेशपेपं। सं निष्क्रमन्नेवं चित्तमुत्याद्यति । सर्वसत्वानं लोकोत्तरेण ज्ञानेन निर्वाणपुरे प्रवेशपेपं। सं पिथयदेवं चित्तमुत्याद्यति । सर्वसत्वानां लोकोत्तरेण ज्ञानेन निर्वाणसुगतिद्वारमुद्धाय्यं। सं पिथयदेवं चित्तमुत्याद्यति । सर्वसत्वानां लोकोत्तरेण ज्ञानेन निर्वाणसुगतिद्वारमुद्धाय्ये। सं पिथयदेवं चित्तमुत्याद्यति । सर्वसत्वानां सर्वाणयद्वाराणि पिद्ध्यां। सं निष्ठोदिवं चित्तमुत्याद्यति । सर्वसत्वानां सर्वाणयद्वाराणि पिद्ध्यां। सं निष्ठोदिवं चित्तमुत्याद्यति । सर्वसत्वानवे चित्तमुत्या

<sup>1)</sup> Cf. Minaev, Recherches p. 108. With the foregoing line cf. 350. n. 1.

<sup>2)</sup> Cf. 3. 1 supra.

<sup>3)</sup> For pidadhat; cf. pidhitvā (Mhv.) and pithita (ibid. & Lal.-v.).

<sup>4)</sup> Sic MS. °tvānām °kriyā bhavatu?

वासनामपनपेपं । स पादी प्रतालिपनेवं चित्तमुत्पाद्पति सर्वसत्नामनेकप्रकाराणि क्रिश्चर् । मुखं प्रतालपनेवं चित्तमुत्पाद्पति । सर्वसत्नानां सर्वधर्ममुखानि पिर्शोधपेपं । स दत्तनाष्ठं भत्तपनेवं चित्तमुत्पाद्पति । सर्वसत्नानां नानाविधान् क्रिशन् लानपनपेपं । सर्वां कापावस्थां सर्वसत्निक्तसुखाप पिरणामपति । तथागतचैत्यं वन्द्मान एवं चित्तमुत्पाद्पति । सर्वसत्ना वन्द्नीया भवतु सद्वेवकस्य लोकस्येति ॥

ग्रववा वद्यार्पप्रतापार्गितायां । पुनर्पर् शारिपुत्र व्याउकातार्मध्यगतेन बोधिस-वेन मक्तामवेन नीत्नसितव्यं न संत्रसितव्यम् न संत्रासमापत्तव्यम्। तत्वसमाह्नेतोः। तवा कि तेन सर्वे परित्यक्तं सर्वसवानामर्वाय । तेनैवं चित्तमुत्पाद्यितव्यम् । सचेन्मां व्याडा भत्तपेषुस्तेभ्य एव तद्दानं दत्तं भवत् । मम च दानपार्रामतापरिपूरिर्भविष्यति । यभ्यासना च गनिष्यति । तथा च कारिष्यामि पथा मे उनुत्तर्। सम्यक्संबो [158b] धिमभि- 10 सम्बुद्धस्य सतस्तत्र बुद्धतेत्रे तिर्वग्योनिगताः सत्राः सर्वेषा सर्वे न भविष्यत्ति न प्रज्ञा-स्यते ॥ चोर्कातार्मध्यगतेन शारिपुत्र बोधिसबेन मक्तासबेन नोस्नसितव्यं न संत्रसि-तव्यं न संत्रासमापत्तव्यं । तत्कस्माद्वेतोः । सर्वस्वपरित्यागनुशला कि ते बोधिसला मक्रासवा उत्सृष्टकायेनापि च वोधिसबेन भवितव्यं परित्यक्तपरिष्कारीपकरणेन चं। तेनैवं चित्तमुत्पार्पितव्यं । ते चेन्मे सलाः परिष्कारोपकर्णानि क्रिति तेभ्य एवैतदानं 15 द्तं भवत् । सचेन्मां केचिङ्गीविताद्यपरीपयेषुः तत्र मया न देषो न क्रीध उत्पाद्यितव्यः। तेषामि मया न काषेन न बचता न मनता अपराद्यव्यं । एवं च मे तस्मिन्समये दानपार-मिता च शीलपार्मिता च त्रात्तिपार्मिता च परिपूरिं गमिष्यति । श्रनुत्तरा च में सम्य-क्संबोधिर्भ्यासना भविष्यति । तथा च करिष्यामि तथा प्रतिपत्स्ये पथा मे अनुत्तर्गं स-म्यक्संबोधिमभिसंबुद्धस्य सतस्तत्र बुदतेत्रे । एते चान्ये च दोषाः सर्वेण सर्वे सर्वथा सर्वे न 20 भविष्यति न प्रज्ञास्यते ॥ पानीपकातारमध्यगतेन शारिप्त्र बोधिसबे[159@]न मल्हास-

<sup>1)</sup> prakhyālo here MS.; below prakhālo.

<sup>2) &#</sup>x27;wholly'; v. Indices to Divy. and Mhv. '

बेन नोन्नसितव्यं न संत्रसितव्यं न संत्रासमापत्तव्यं । तत्करमाह्वेतोः । ग्रसंत्रस्तधर्माणो कि बोधिमता मङ्गमता भवति। एवं चानेन चित्तमुत्पार्यितव्यं। सर्वसत्नानां मपा सर्वत-ब्याच्हेदाय शितितव्यं । न बोधिसत्वेन मकासत्वेन संत्रासमायत्तव्यं । सचेदकं तब्याया कालं कारिष्यामि । अपि त् खल् प्नः सलानामितके मक्तकरणाचितम्तपादपिष्यामि । .६ मुक्ते वतालपपुण्या मनी सला परेतेषां लोके एवद्रपाणि पानीयकाताराणि प्रज्ञापते। तथा प्नर्कं करिष्यामि तथा प्रतिपत्स्ये यथा मे अन्तरां सम्यक्सवोधिमभिसंबुद्धस्य सत-स्तत्र बृद्धतेत्रे सर्वेण सर्वे सर्वया सर्वे पानीपकाताराणि न प्रज्ञास्यते। तया च सर्वस-लान् पायैः संयोजपिष्यामि पयाष्टाङ्गोपेतपानीपलाभिनो भविष्यति । तथा दढं वीर्यमार्-टस्ये सर्वसत्वानां कृतशो यथा वीर्यपार्गिता तस्मिन्समये परिपूरिं गमिष्यति ॥ पुनर्पाः 10 शारिपुत्र ब्भुताकात्तार्गध्यगतेन बोधिसबेन मक्तासबेन नोल्लिसच्यं न संत्रिप्तिच्यं न संत्राप्तमापत्तव्यं । एवं चानेन संनाकः संनद्घव्यः । तथा दढं वीर्यमार्टस्ये तथा च स्वं ब्[159b]इत्तेत्रं परिशोधिपष्यामि यथा मे अनुतरां सम्यक्संबोधिमभिसंबुहस्य सतस्तत्र वृद्धतेत्रे सर्वेण सर्वे सर्वया सर्वे एवंद्रपाणि वुभ्ताकासाराणि न भविष्यसि न प्रज्ञा-स्यते । मुख्तिता एव ते सत्ना भविष्यति मुख्तमङ्गिनः । सर्वमुख्तमर्पितास्तवा च करि-15 ष्यामि पद्या तेषां सत्नानां यो य एवाभिप्रायो भविष्यति यखर्देवाकाङ्किष्यति मनसा तत्त-दे[व प्रा]हर्भविष्यति । तखयापि नाम देवानां त्रापित्रंशानां मनता सर्वं प्राहर्भवति मन-सा सर्वमुत्पैयते। तथा दढं वीर्यमार्टस्ये यथा तेषां सत्वानां धार्मिका ग्रिभिप्रायाः परि-पूरि गामिष्यति । स्रवेकल्यं च जीवितपरिष्कीरः सर्वसवानां भविष्यति सर्वेपां सर्वतः सर्वदेति॥

20 **र्**वमपं सर्वावस्थामु सत्वार्थः पुणयवृद्धिरुतु द्रष्टव्यः॥

पुणयवृद्धिकेतुः। विस्तर्तस्वार्पगोचरपरिषुद्धिसूत्रे

किं च।

धर्मदानं निरामिषं [1] पुरायवृद्धिनिमित्तं भवति ॥

<sup>1...1)</sup> The underlined words form together the first line of Kārikā 26 (see the Introduction). For the second line see below [f. 162 a].

गद्योतः नार्ये प्रतिपत्ति । यिग्राह्याव्याते । विश्वाति । मित्राणि चिर्णितः । यहत । स्मृतिमां अवित गितिगां अवित व्यक्ति । यहत । स्मृतिमां अवित गितिगां अवित व्यक्ति । यहत । स्मृतिमां अवित गितिगां अवित व्यक्ति । यहत । स्मृतिमां अवित । विश्वातां अवित । यहत्व व्यक्ति । यहत्व । स्मृतिमां अवित । यहत्व व्यक्ति । यहत्व । यह

यार्पप्रचापार्गितायां ताल् । सचैत्रेगानन्द प्रावक्षयानिकानां पुद्रलानां प्रावक्षभूमी धर्म देशियः । तस्यां च धर्म रेशनायां ये जिसाक्ष्रमक्षासाल् ले लोकधाती सत्नास्ते सर्वे उर्कृतं 10 सातात्कुर्युस्तर्यापि त्या ने प्रावक्षणा प्रावक्षण प्रावक्षणा न कृतं स्यात् । सचैत्युनः तमानन्द् वोधिसत्तस्य गक्षासत्रस्येकगिष प्रचापार्गिताप्रतिसंयुक्तं पदं रेशियः प्रकाशियर्यवम्कं त्या प्रावक्षणाराधितः स्यां । तथा च पूर्विकया धर्म रेशनया ये जिसाक्ष्रमक्षासाक्ष्रे लोकधाती सत्तास्ते सर्वे उर्कृतं प्राप्नुयुस्तेषां चार्क्तां यद्दानमयं पुष्यिक्षयावस्तु शीलगाधाती सत्तास्ते सर्वे उर्कृतं प्राप्नुयुस्तेषां चार्क्तां यद्दानमयं पुष्यिक्षयावस्तु शीलगाधाती सत्तास्ते भावनामयं पुष्यिक्षयावस्तु । तित्वं मन्यसे ग्रानन्दापि तु स 15 वङ्ग पुष्यस्कन्धः प्रावनामयं पुष्यिक्षयावस्तु । स्वतः स ग्रानन्द प्रावक्षयानिकपुद्रलो चङ्कतरं पुष्यस्कन्धं प्रसर्वति यो वोधिसत्वानां मक्षास्त्रानां प्रचापार्गिताप्रतिसंयुक्तं धर्म रेशयित । व्रतो उप्यानन्द वङ्कतरं पुष्यस्कन्धं प्रसर्वति यो वोधिसत्तानां नक्षास्त्रते यो वोधिसत्तानां स्वापार्गितासंयुक्तं धर्म रेशयित । व्रतो उप्यानन्द वङ्कतरं पुष्यस्कन्धं प्रसर्वति यो वोधिसत्तानां स्वापर्ति यो वोधिसत्तानां स्वप्ति यो वोधिसत्तानां स्वपति यो विष्ति स्वपति स्वपति स्वपति यो विष्ति स्वपति स्वपति

<sup>1)</sup> 현작(전투기'리자(A크자자'내측 (213. b 3) i. c. 'fully penetrates'.

<sup>2) &#</sup>x27;is regarded, remembered'; cf. Mhv. Ind.

<sup>8)</sup> Sic MS. Tib. (213. b. 5). ক্রীশ্র্বিমন্ত্রিশ্মাত্র which may imply raiga-radae ca or advāc ca.

<sup>4)</sup> तिम (१) MS.

दिवसमिष । तिष्ठलानन्द् एकदिवसः । म्रत्तशः प्रार्गिततमिष । तिष्ठलानन्द् प्राग्नतं । म्रत्तश एकतालिकामिष । यावद्त्तश एकताणसंनिपातमिष । पेपालं ॥ इदमानन्द् तस्य बोधिसलस्य मक्ताललस्य धर्मदानं सर्वभावकपानिकानामिष सर्वप्रत्येकवुद्धयानिकानां च पुद्रलानां कुशलमूलमिग्नवित । एवं कुशलमूलसमन्वागतो बोधिसलो मक्ताललः एवं कुशलमूलं समन्वाक् एवस्थानमानन्दानवकाशो यत्स बोधिसलो मक्ताललो विवर्ततानुतान्ताम् सम्यकसंबोधेः । नैततस्थानं वियत इति ॥

क्षं धर्मदानं दातव्यं। यथार्यसद्धर्मपुष्डितो अभिक्ति ।

कालेन ची चित्तपमा[161 ब]नु पिष्डितः प्रविश्य लियनं तथ धरृिवद्या।

विपश्य धर्म इमि सर्व योनिशो उत्थाप देशेत म्रलीनिचतः॥

मुखस्थितो भीति सद् विचल्लाो सुखं निषणस्तथ धर्म भारते।

उदारप्रसप्त करित्व म्रासनं चीते मनोत्ते पृथिवीप्रदेशे॥

चीतं च सो चीवर प्रावित्वा मुरुक्तरङ्गं च प्रसन्हरः।

श्रासेवकं कृष्ण तथा दित्वा मक्षित्रभाणं च निवासिवता॥

<sup>1)</sup> 전 (214. a. 6) 'forenoon' i. e. the time before the meal (pūrvāhņabho-jana), a usage new to Sanskrit. For the use of antaçah (= jusqu'à); cf. Divy. Ind.

<sup>2)</sup> From Ch. XIII. Kern tr. pp. 267-270. stanzas 24, 26-29. 32-35. The following MSS. have also been collated: at Cambridge Add. 1684 fol. 91 a 2 sqq. (C); 1683, f. 88. a. 2-(D); 2197 f. 79. a. 1 (E). All these MSS. are dated equiv. to XIth cent. A. D. In London I used the MS. called above (47. n. 5) W.

<sup>3)</sup> Scan lenam. I do not understand the metre of Kern's correction pravilayanam. The MSS. and the Tib. [75] J. J. ('entering his house') support our text. The Tib. rendering of ghatto seems to me also preferable: 'closing the door' (cf. Divy. 29 7, 12).

<sup>4)</sup> vipacyi Kern. I follow the MSS. & take it with the Tib. as a verbal form.

<sup>5)</sup> So AD (with Tib. ) for bhasayate; EW have the easier bhashate.

<sup>6)</sup> A. here inserts the pada mahāpramānam cao repeating it below.

<sup>7)</sup> New to Skt., though seraka 'sack' occurs in Lexx.; rendered in Tib. (214.b.5) ইনে'নাইচ 'a dust-cloak'.

<sup>8)</sup> मुद्राय्वय के केंद्र 'a full cassock'.

सपार्पी उँ िस्न निप्य मासने विचित्र डँ प्येक्ति सुसंस्तृतिस्मिन्।
सुधौतपार्श उपार्क्ति सिन्म्येन मोर्पेण मुखेन चापि॥
धर्मासने तत्र निपोदिपानः एकाय सत्तेषु सेनं विपष्यन्।
उपसंस्रे चित्रक्षी वद्ध्य भित्तृत्त्री भित्तुणिकास्त्रीव ॥
किलासिताशापि विवर्ज्ञपति न चापि उत्पाद्पि खेद्सं ।।
म्रितं च सर्वा विज्ञक्ति पण्डितः मैत्रोवलं पर्पद् भीवेषेच ॥
भीषेच रात्रिदेवनयधर्मान् दृष्टासकोटीनियुनैः स पण्डितः।
संद्र्पयेतां च तयैव तोपपेत् न चापि किजित्ते जातु प्रार्वयेत्॥
खार्यं च भोग्रं च तथा अत्रपानं वस्त्राणि ज्यासनचीवर्णणि।
गिलानभैपन्न न चित्तपेतः न विज्ञेषे(1614)त्पर्पदि किजिर्न्यत्॥

10

5

<sup>1)</sup> pīthastha C.

<sup>2)</sup> asanoparı vastram marg. Cf. 76. 12.

<sup>3)</sup> So DE with Tib; ostrte'smin A; oskyte'smin CW.

<sup>4)</sup> So A. The equiv. passage in the Tib is unfortunately illegible. I preserve the reading, however as it may be at least an ancient variant, seeing that D had samāsameshu which has been altered to samāgateshu, the reading of the other MSS.

<sup>5)</sup> tham bahamçca A, tham D.

<sup>6..6)</sup> Kern renders as these as if accusatives after a verb of addressing D has olshuna co (= olshunam ca u) bhilshunahan cana (C. on yana co, E oniyani) a reading which suggests that tales of recluses are meant

<sup>7)</sup> The Tib, here adds the stanza numbered 30 in Kern.

<sup>8)</sup> Kern's 'is indefatigable' is founded on C's reading Lilāmita na ca vivo. The reading of the text is that of A, otam pi vio D, tam cāpi EW; compare Kamma-v. p. 4. The Tib. version may test on a reading vilāsinaç cāpi vivarjayitā.

<sup>9)</sup> So CDEW with Tib, visaheta A.

<sup>10)</sup> CDE are corrupt and unmetrical.

<sup>11)</sup> bhāreya D, bhāre ca W., and Tib সুঁনী

<sup>12)</sup> So W with Tib., oci ta jātu pro C, ocit tu sa anta D; cin na tu jānu E, ocit tanujām sa A.

<sup>13) °</sup>varam vā C. D.

<sup>14)</sup> Oyeta C D

<sup>15) °</sup> jñāpayāye parishāya kiñcit C. D.

अन्यत्र चित्रेय सदा विचत्रणाः भवेय बुद्धो उक्मिमे च मता। एतच में सर्वमुखोपधान यं धर्म श्राविमि क्ताय लोके ॥ म्रजैवाक् ॥ न च कस्यचिद्त्रशो धर्मप्रेम्णाऽप्यधिकतर्मनुग्रक् करोति ॥ म्रार्यचन्द्रप्रदीपमूत्रे ऽट्याक्। म्रध्येषयेपुर्विद् लां ते धर्मदानस्य कार्णात्। 5 प्रथमं वाच भाषेया नाक् वैतृल्यशित्तितः॥ एवं लं वाच भाषेपा युप्मे वा विज्ञपिएउताः। मधं मक्तिमनां शक्यं पुरतो भाषितं मया ॥ सक्तिषां न बल्पेत त्लिपिवा तु भावनं। <sup>(6)</sup> येदि भाजनं विज्ञानीयाः म्र<sup>त्6)</sup> शिप देशयेः ॥ 10 यदि डःशीलान् पश्येति परिषायां बह्नन् स्थितान् । <sup>(8)</sup> संलेखं मा प्रभाषे त्वं वर्णे दानस्य कीर्तयेः॥ भवेपूर्यदि चाल्पेच्छाः मुद्धाः शीले प्रतिष्ठिताः। मैत्रं चित्तं जनिवा वं कुर्याः सालेखिकों कथाम्॥

<sup>1)</sup> evam mayā E (°mama CW); etan mama D.

<sup>2)</sup> yam sarvadho srāmi (sic) C; saddho srāvemi DW. and Kern.

<sup>3)</sup> Kern tr. 272. 1. 2; W 113 a 3; okasyad antao A.

<sup>4)</sup> Cf. the Vetulyaka sect (Index to Kathav.-atth. JPTS. 89 p. 222). The Tib. \_ 지기 기자 그렇지지 (215. a. 5) 'taught by those greatly increased(?)' (215. a. 5) seems to suggest the reading vaipulya.

<sup>5)</sup> Scanned as a monosyllable (cf. Apabhr. Pkt  $j\tilde{e}$ ) in this line, and above 1. . . .

<sup>6)</sup> Hitherto quoted from Pan. only.

<sup>7)</sup> parshāyām MS.

<sup>8) &#</sup>x27;strenge Enthaltsamkeit' B2 from M. Vyutp. without exact ref.; and so Tib. U'35'735 'reduction of necessaries of life'. Render: 'Preach not thou abstinence'.

पर्तता यदि पापेच्हाः शीलवत्ती ४त्र विस्तराः । लब्धपत्तस्तदा भूवा वर्णे शीलस्य कीर्तपेः १ इति ॥

उक्तं चार्यतागर्मितित्त्रे । तत्ववा । समि । समवति । शमितशत्रु । सङ्क्तरे । मक्करे । मार्शिते । कराउ । वेवयरे । स्रोधिवति । स्रोह्रोक्षयित । विशठिनर्मले । मलापनये । स्रोन्थरे । खरोग्रसे । [162 व ] यसने । कृमुखी । पराव्युखी । स्रामुखी । शिमितीनि सर्वयक्षवन्ध- 5 नानि । निगृक्तिताः सर्वपरप्रवादिनः । विमुक्ता मार्पाणाः । स्वापिता वुद्धमुद्धाः समुद्धाति-ताः सर्वमाराः । स्रचलितपर्परिष्रुद्धाः विगव्हिति सर्वमार्क्षमीणि ॥ इमानि सागर्मते मस्त्रप्रानि धर्मभाणकेन मुप्रवृत्तानि कृत्वा धर्मामिनकेन सुप्रवृत्तानि कृत्वा धर्मामनिपणेन सर्वी पर्यरं वोध्याकाराभिनिर्द्धत्वा गैत्र्या स्पर्रित्वा । स्रात्मिन वेव्यसंज्ञामुत्याय धर्मे भैष- व्यसंज्ञां धर्मस्रविणिकेष्वानुर्संज्ञां तथागते सत्पुक्तपसंज्ञां धर्मनेत्र्यां चिर्विवितकसंज्ञानुत्या- 10 योगानि मस्त्रपदान्यानुखोकृत्य धर्मसंकथा करणोपा । तस्य समन्ताचो जन्नते न मार्गे न मार्काियज्ञा वा देवता उपसंक्रमिण्यिति विचेतुःकरणे । ये अप्येनमुपसंक्रमिष्यिति ते अप्यस्य न शह्यक्र्यत्तरार्थं वर्त्विति ॥

म्रज्ञेबाक् । धर्मभाषाकेन चौतेषा मुचितमुदाचारेषा सुम्नातेन मुचितिवासितेन भवित-व्यगिति ॥

एवं धर्मद्रानं ॥

<sup>1)</sup> came camavo Tib. I quote the chief variants from the Tib., which as usual in mantras translaterates, instead of translating.

<sup>2)</sup> karoti Tib.

<sup>3)</sup> omvati ukohāyo Tib.

<sup>4)</sup> samıtāni MS.

<sup>5)</sup> bahu MS

<sup>6)</sup> A new form; 'occupant of pulpit.

<sup>7)</sup> Cf. Mhv. III. 416. 1, where Senart gives no rendering 'Das Abgeneigtmachen' B<sup>2</sup>; but Tib.  $\square \widetilde{\mathfrak{A}} \square \widetilde{\mathfrak{A}} \widetilde{\mathfrak{A}} \square$  'vexation, insult'. Morris JPTS '89. 208 renders vicakhhu in Samy. vol. I. pp. 112-3 'perplexed'.

वाधिचितं च पुण्यस्य वृद्धिन्तुः समासतः॥ यथोक्तमार्यस्वकारण्डकमूत्रे।

तखवापि नाग गञ्जुम्रोनीनागन्धवृत्ताम्य चतुर्धातुमंगृङ्गीता विवर्धते । एवमेव मञ्जु-म्बीनीनामंगारीपचितं वीधिमत्सस्य कुशलगूलं । वीधिचित्तमंगृङ्गीतं सर्वज्ञतापरिणामितं 5 विवर्धत । इति ॥

एपादिवा मादिवा[162b]र्मिकाणां सक्सा वोधिसविश्वता स्मर्णार्थमुपदिर्शिता। विस्तर्तस्तु बुद्धविषय एव ॥ ग्रत्र चास्या पृथोक्तापाः शिक्तापाः ।

िसंहिः सम्यक्ष्रकृषणानामप्रमादाविषोजनात्। स्मृत्याय संप्रजन्येन योनिर्णाद्यत्तनेन च॥

10 तत्रानुत्पन्नानां पापत्रानामकुश्रलानां धर्माणामनुत्पाद्यित ह्न्दं न्नवित व्यापच्छिति वीर्यमारुगते चित्तं प्रमृद्धाति सम्यक्प्रिणिर्धातीत्यनेन रत्ता ॥

उत्पन्नानां च प्रक्षाणाय क्न्दं जनयतोत्यनेन शृद्धिः । श्रनुत्पन्नानां कुशलानां धर्माणा-मुत्पादाय क्न्दं जनयति । पावडत्पन्नानां च स्थितये भूषोभावाय क्न्दं जनयतीत्यादि । स्रनेन, वृद्धिः । एतानि च नित्यनप्रमादाधिष्ठितानि कार्याणि सर्वकुशलमूलानां तन्मूलवात् ॥

15 पद्योक्तमार्पचन्द्रप्रदीपसूत्रे।

यावत धर्माः कुशलाः प्रकीिर्तताः शीलश्रुतं त्यागु तथैव नातिः। सर्वेषु मूलं स्वयमप्रमादी निधानलम्भः सुगतेन देशित । इति॥

को श्यमप्रमादो नाम। इष्टविघातातिष्टागमणङ्कापूर्वकं प्रतिकारतात्पर्य। तख्या ती-त्रकोपप्रसाद्स्य राज्ञे। भेषज्यतैलपरिपूर्णभावनं गृक्तीला पिच्छ्ल[168]मंत्रमेण भृत्यस्य 20 गच्छ्ते:॥

<sup>1)</sup> Kārikā 26 b. For 26 a see above 350. 21.

<sup>2)</sup> This is the 27<sup>th</sup> and last of the Kārikās forming the framework of the book. See the Introduction.

<sup>3)</sup> The simile is clumsily expressed, but the illustration is apparently drawn from the king's feelings on drinking a whole bowl of castor oil through servant's pramāda in stepping on something slippery, or, as the Tib. says, by a slip of the table: \[ \frac{3}{7} \] \[ \frac{3}{7}

उक्तं क्वार्यत्यागतगुक्तामूत्रे । तत्र कतमो ४प्रमादो । यदिन्द्रियमंबरः। सचतुषा द्रयाणि दृष्ट्वा न निमित्तप्राक्ती भवति । नानुव्यञ्चनप्राक्ती । एवं यावन्मनसा धर्मान्विञ्चाय न
निमित्तप्राक्ती भवति । नानुव्यञ्चनप्राक्ती । सर्वधर्मेष्वास्वादं चादीनवं च निःशर्षां च यथाभूतं प्रज्ञानाति । श्रयमुच्यते ४प्रमादः ॥ पुनर्पर्मप्रमादो यत्स्वचित्तस्य दमनं पर्चित्तस्यार्रेत्ता क्तेश्वर्तरेपरिकर्मणा धर्मरतिर्नुवर्तनं यावद्यमुच्यते ४प्रमादः । यस्य गुक्तकाधि- ६
पते श्रद्धा चाप्रमादश्च तस्यानुक्तोमिक्तेन वीर्येण कार्य । येन तानप्रमादकारणान् श्रद्धाकार्णांश्च धर्मान्समुद्दानयति । यस्य गुक्तकाधिपते श्रद्धा चाप्रमाद्श्च वीर्यं च तेन स्मृतिसंप्रजन्ये योगः करणीयः । येन स्मृतिसंप्रजन्येन सर्वान्वोधिपतान् धर्मान्न विप्रणाशयति ।
यस्य गुक्तकाधिपते श्रद्धा चाप्रमाद्श्च वीर्यं च स्मृतिमंप्रजन्यं च तेन योनिशः प्रयोगे योगः
कर्णायः । योनिशः प्रयुक्तो क्ति गुक्तकाधिपते वोधिसत्रो यदस्ति तदस्तीति प्रज्ञाना- 10
ति । यज्ञास्ति तज्ञास्तीति प्रज्ञानाति । यावद्स्ति संवृत्या चतुरित्यादि ॥

तवात्रेवारु।

सदा ४प्रमादो क्वम्तरय मूलं सत्वार्थपु[168b]क्तस्य च बोधिचितं । यखोनिणशैव विवेकाचित्तमपरियकः सर्वस्खस्य मूलमिति ॥

म्राक् च।

15

परात्मसनताभ्यासाद्वीधिचित्तं दृढीभवेत्। स्रापेतिकं परात्मवं पारावारं प्रवाम्पा॥

<sup>1)</sup> i. e. °citlasya ārakshā 회과제'È'쬣'짓다'리

<sup>2) &#</sup>x27;not ministering to the love of . .' Tib. paraphrases merely by 취디디

<sup>3)</sup> Cf. 257. 7 and Bodhic. X. 2 with comm. ad loc.

<sup>4)</sup> Cf. Mhv. I. 297, 12 et al.

<sup>5)</sup> Tib. (217. a. 2) \( \sqrt{1\overline{\sqrt{5}}} \) (technical sense not registered by Jaschke). A preliminary of the first \( \frac{dhyana}{n} \), common to all Buddhist teaching. See Mhv. I. 228. 4 (and Senart ad loc) and Digha-n I p. 73 fin, where Rh. Davids renders 'detachment' or 'separation' (tr. p. 84 and note 2).

तत्र्वेलं न स्वतः पारं किमपेद्यास्वपारता। म्रात्मवं न स्वतः मिद्धं किमपेह्य पर्ने भवेत ॥ तहुष्वेन न मे वाघेत्यतो यदि न **र**त्ति। नागामिकायडुष्लाते वाघा तत्केन रत्तसि ॥ चक्नेच तरा अपीति मिध्येषं परिकल्पना। 5 म्रन्य एव मृतो पस्मादन्यस्तत्र प्रजापते ॥ ग्रन्पशेकायते तत्र कि पुण्येन प्रयोजन । यूनः कि वृद्धकायस्य मुखाय धनसंचयैः॥ मते गर्भगते तावदन्यो वालः प्रनापते । मृते बाल्ये कुमार् व तनाशापागतो प्रा ॥ 10 तनाशाचागतो वृद्धः । एकः कापः कयं मतः । एवं प्रतित्तर्षां चान्यः कायः केशनखादिवत् ॥ ग्रय बाल्यापरित्यागाद्वालो पाति कुमारतां। कायस्वभावो वक्तव्यो यो अवस्थारिक्तः स्थितः। कापश्चेत्प्रतिमाकारः पे सीभारमस् नास्ति सः॥ 15 सहमभावेन चेतत्र स्थीलयं त्यत्ना व्यवस्थितः। म्ननिर्देश्यः स्वतः प्राप्तः । काय इत्युच्यते न सः॥ तत्र चित्तेव मे नास्ति दश्यकापस्त् नाशवान्। म्रवस्थाभिद्य संबन्धः संवृत्या चैव दश्यते ॥

<sup>1) °</sup>kuçalam MS.; but Tib. र्रिग्राई.

<sup>2)</sup> These stanzas occur with variants at Bodhic. VIII. 97-8 (V.-P.).

<sup>8)</sup> lūna punar jāta marg.

<sup>4)</sup> usually peçē; a stage of embryonic development. The marg. has: ādau kalalāt pesē [cf. Wassiljev, Buddh. 260 (236)] ante dāhād bhasma. Cf. Bcp. ad IX. 85.

<sup>5)</sup> kalpitabhedenāvara samvītyā marg.

म्राग[161a]माच तर्हितवं प्त्रीयामिनवाहितम्। न गुणाव्यतिरे केषा प्रधान विखते यतः ॥ न च त्रीषि प्रधानानि तथा सत्ती गुणा ग्रपि। प्रत्येत्रं त्र्यात्मकास्ते ४पि शेषं ने कविधं जगत्॥ चचेतनं च वस्त्रादि तत्त्व्लीग्वात्मकं कत्रम्। 5 सुंबार्ट्न पट्टात्पत्तिः पट्टार्ट्स्स् सुखादयः । पर्गदीनामक्तुवार्भावस्तत्मुखं कुतः॥ तहमाद्गगनय्तिभ्यामनितयं सर्वसंस्कृतं । तहेतपालसंबन्धः प्रत्यत्तवात्र साध्यते ॥ स्वत्ताने च दृष्टी असी नित्येषु च कार्य यया। 10 पर्गण्स्त् नेजोऽस्ति दिग्भेदानुपपत्तितः॥ दीयतैलं तयं याति त्तीयमानं न लह्यते। एवं भावा न लह्यते जीवनानाः प्रतिन्तां ॥ संतानः सन्दायश्च पङ्किसेनादिवन्म्पा । तज्ञाभ्यासादकंकारः परस्मिन्कं न जायते॥ 15

<sup>1)</sup> Cf Bodhic.t (IX) 247. 16

<sup>2)</sup> buddha marg

<sup>3)</sup> satıādı ibid.

<sup>1)</sup> atma ibid.

<sup>5)</sup> chatvāt ibid.

<sup>6)</sup> sämänyarastratiriktä 1 satvädayah ib.

<sup>7)</sup> trigunīmayam jagad ib.

<sup>8)</sup> pradhānam ib.

<sup>9)</sup> satvarajastamasām sukhaduhkhopekshālakshanatvāt marg.

<sup>10)</sup> Cf Bodhic IX. 130.

<sup>11)</sup> tadutpattir iti cet marg.

<sup>12)</sup> Cf. Bodhic IX. 10 and comm.: yadı na paramārthatah satvo 'sti, katham ā samsārum satvasamtānah pravartate?

<sup>13)</sup> Ibid. IX 87.

<sup>14)</sup> samtānabhāva marg. The gloss preceding this refers to the next line (parasmın kım<sup>o</sup>) pare 'stīti nāyuktam kıntu tvasmın na yuktam cet.

तस्मादेवं बगत् वेषं प्रधापतनेसंचयः । ग्रप्राप्तमेव तृङ्ख्वं प्रतिकार्षे प्रात्मनोः॥ श्रवुक्तनिष चेदेतत्स्वात्मन्यस्तीतर्त्र न। यद्य्के निवर्त्यं तत् स्वगन्यदा प्रयावलं ॥ ्री वापया बकु डब्खं चेत्वास्भाड्डत्पायते बलात्। б त्रगहब्खे निद्वय्येरं कृपाहुब्खे क्यं बद्ध ॥ एवं भाविततंतानाः पर्डप्खनमिप्रयाः । चवीचीनवगारुते रुंसाः पदावनं यवा ॥ सत्रेषु गुच्चमानेषु वे ते प्रामीकसामगाः। तिरेव नन् पर्वाप्त मोतिगाप्यर्सेन किन् ॥ 10 हवं परार्वे कुलापि न नदों न च विस्मयः। न विपाकपालाकाङ्गः पर्रावेकातत्वापा ॥ द्जद्कितत्रसंपत्तिग्रत्मी[161b]या[अस्य न संशपः। नास्त्येर्ध्यावकाशो ४पि परसीष्ये स्वसंत्रया ॥

<sup>1) &#</sup>x27;a collection of spheres of sense'. খ্রীনাইন্ ক্রীনা pratyckam anutmā comm.

<sup>2) =</sup> Bodh. VIII. 101 Marginal note, apparently referring to this line: ced ante param.

<sup>3) \$\</sup>overline{\text{5}}\sqrt{\text{character'}}\$. Here used in similar sense (fixed bent of mind') to the meaning noted at 23. n. 4 (cf. Add. notes). These stanzas recur (with variants) at Bodh. VIII. 107-9, where the comm. has: evam par\overline{a}tmasamatay\overline{a}\) bh\overline{a}v^\circ an\overline{a}\)-bhogapraryttacittason, total ya\(\text{character'}\).

<sup>4)</sup> āçayenaira duhkhapriyāh marg. The comm. (communicated by Prof. Poussin) continues: paraduhkhena samam tulyam priyam sukhahetur yeshām te tathā. Thus to the Bodhisat even a descent to Avīcī (cf. Kāraṇḍav. Ch. II.) is indifferent.

<sup>5)</sup> বিশ্বিক্তিশ্বিক্তিশ্বিক্তিশ্বিক্তিশ্বিক্তিশ্বিক্তিশ্বিক্তিল (218. a. 3). 'Is there not satisfaction from this alone?' So that tair eva is taken as equiv. to teshām mokshād eva. paryāptam is confirmed by Bcp.

<sup>6)</sup> daçadikshu yā satvānām samrddhih sā 'sya. Both text and gloss are somewhat obscure, but the meaning, as the Tib. shows, is: 'the happiness of all the world [must be considered as] one's own. Of this there is no doubt'.

<sup>7)</sup> So the MS. against metre and sandhi. Should we read with hiatus, osti irshyo?

Б

15

परेषामात्मनो वापि सामान्या पापदेशना । पुणयान्मोद्ना चैत्रं वृद्धाध्येषणायाचनं ॥ परिणामनमप्येवं निर्विशेषं प्रवर्तते । पुण्यं प्रवर्तते तस्मादनतं सत्रधात्वत् ॥ श्रयं स गार्गप्रवरः तेमानत्तस्खोत्सवः। बोधिसत्तमकासार्घ कलिलप्रीतिवर्धनः॥ पाल्यमानश सततं वज्रपाग्यातिपालिकैः। मार्ग्रात्मक्रमंत्रासन्ननेर्व्हिकंकरैः॥ संव्हराज्ञतनया वोधिचित्तरघस्यिताः। वक्ते तेन गार्रेण स्तुपनानाः सुरादिभिः॥ 10 तस्नादात्नवनारोप्य सवेषभ्यासयोगतः। परात्नदुब्खगाल्यर्यमात्मादीन्सर्वयोतस्त्रीत् ॥ तृष्णा परियक्ते यस्य तस्य डब्बं न शाम्यति । परिणानविनाशिवात्स द्वव्हजनको यतः॥ लोको इप्खामितसे च का रितः सुसुखे भवेत्। समशाद्क्यमानस्य मखाद्दि अपि किं मुखम् ॥ म्रात्मन्ष्णा च सर्वेषां डुष्लाणां मूलम्तमं। तस्मानिक्निम तामेव सर्वेभ्यः स्वार्धम्तस्त्रन् ॥

<sup>1)</sup> These are aparımāṇa, Vajracch § 3.

<sup>2)</sup> ātīy° not in Lexx. ােনা ব হিছি ঝানা বার্টনা রমর 'choice charms [of] Vajrapānı.

<sup>9)</sup> The Tib. renders this অনুসার্ক্মস্সন্ত্রি 'having abandoned (my) own possessions'; but the meaning may be: 'even as I abandon it (viz, the thirst for 'soul') for myself, on my own account'.

तर्मह्ती ज्ञातेच्का जेतच्या सर्वपलतः। श्चात्मतत्रसम्ति कृता प्रतोत्योत्पार्चित्तपा ॥ यद्भयात्रोत्मृजाम्येतत्तद्वाद्द्तो भय । प्रतित्तणं कि पात्येत्र कायश्चितं च ने यतः॥ थैदि नि[165a]त्याप्यनित्येन निर्मला मलवाव्हिना । 5 वोधिः कायेन लभ्येत नन् लब्धा मयेव सा ॥ एवमात्मानमुत्सृत्य सर्वसत्वार्थमाचरेत्। भैष्रकाय तिमाकत्यो लोकधर्मेष्ठचित्रकः॥ सर्वसतार्थनित्रत्ने स्वप्रज्ञां विनियोजयेत्। युक्त्या संर्ह्य तु इट्यं सत्वेयु वोपपोजयेत्॥ 10 स्वकाये पर्काये वा यहुण्वं नेक् डुप्खकृत्। सवानां भोगविञ्चलात् लेखाः शोध्याः प्रयत्नतः । लोकोपजोट्यात्मतीर्याद्वजङ्ग्रुणपा इव ॥ <sup>(5)</sup> प्राचनित्रनिद् शृदं संपत्सस्यमङ्गाफलं । स्बड्डिनित्तसंतप्तं जगत्संतर्पविष्यति॥ 15 लाभसत्कार्कापादि त्यक्तं नन्तने मया। कोपः कस्यार्थनबापि मृषा वा तन्मवोद्तिम् ॥ स्वार्बच्चेष् यदि हैपः कृपा कुत्र भविप्यति । निर्ववस्यापि कः कोषः परार्थो यदि नश्यति॥

<sup>1)</sup> jñātā i icchā irshņā.

<sup>2)</sup> The Tib. appears to have read sarrasatratah.

yadi nātmā mayā bodhir lābhaḥ kathaṃ marg.

<sup>4)</sup> scasantānāt marg. 'from one's own character' which is thus compared to s holy place.

<sup>5)</sup> kim artham scasantānaçodhanam ity āha.

माक्रोणादित्तमाः सत्यमिनुकस्तूरिकाद्यः। स्वीम्यसनेन इर्न्यस्ता नीपभोग्या भवनि ते ॥ चित्रपति प्रतीकारं न च स्वामिक्तिच्छ्या। नावि संचोइयत्येनं भोगार्वं नोपवाति च ॥ यनुस्मृत्योपस्मृत्येतानकृष्टीप्ता जिनात्मजाः । 5 नानाविषयधातूनां सार्वे न्द्रियमङ्गगदान ॥ विज्ञप्य स्मार्गिवैतान् ऋहानप्यपकारिणः [165b] । स्वभावात्यक्तमाधुर्याः मुखबल्येव इव्खितान् ॥ धातवः पञ्च भूवारितेजोर्शनलखमंत्रिताः । यावतसत्वाः स्थितास्तावतसर्वेषामर्थकारिणः ॥ 10 सर्वद्वशितेनियां मत्वार्वाहिनिवर्तन । एवनेतान् करोन्येष घातुन् पडिप निर्व्यवान् ॥ याबदाकाशनिष्टस्य निष्ठा लोकस्य संभवेत्। ताबन्हवाह्यामि लोकार्वे कुर्वन् ज्ञानपुरःसरः॥ द्यात्माचार्वोऽन्शियप्याद्धि सद्दात्मानं स्शिप्यवत । 15 ग्रपृष्टा चात्मनात्मानं वलेनार्गततिकायः ॥

<sup>1)</sup> kastüril adıdancıa parartham akroçadi kshamante nırdayah marg.

<sup>2)</sup> MS. apparently: srānyās° durnnyaste; but Tib. ব্ৰাম্থানী দ্বাম্থানী দ্বাম

<sup>3) \*\*</sup>oyānt: MS.; but the Tib. appears to take the verb as parallel to samcod\*. The marg, prefixes to this clause the word yena ('because')

<sup>4)</sup> Like alrshtāpacya and al. rohin sown on virgin soil' hence, 'exuberant, enthusiastic'. The Tib. 시절 시리크 (219. a. 3) can hardly be right. Something like 작가진 지기 would seem to be required.

ŏ

10

क एव मन इष्वेन इष्वी स्यान्ने भयाइयी। तद्येषानुशयज्ञो वा यद्यात्मगुक्तरात्मनः॥ श्रविराग्यपलायी च करूणाविषयोऽपि वा । नित्यसैनिव्हितञ्चापि शिष्य म्रात्नसमः कृतः॥ क्तेशोन्मतोश्य मोक्शन्धः प्रपातवङ्गले पिष्ट । स्वलन् परे परे शोच्यः पर म्रात्ना च सर्वरा ॥ स्वलितान्वेपणं तस्मात्समानव्यसमाजनात्। न युक्त युद्धते त्रत्र गुणान् दृष्टा ४इतं नक्त् ॥ नैकेन शकानाँदातुं नया दोषनक्रोद्धिः। कृत्यमन्यैर्नमैवात्र को अन्यद्येषेषु मेनणः ॥ परचोद्नद्वाणाननधीष्टोपकारिणां। वाकां मुद्रा प्रतीच्छामि सर्वशिष्यो भवाम्यक् ॥ संप्रामो कि ममैकस्य बङ्गभिः स्तेशशत्रुभिः। तत्रैकेन रणासक्तमन्ये निव्न[166a]ति मां सुखन्॥ तत्र यः पृष्ठतो भीति स्रावयेर्न्यतो ४पि वा। 15 प्रहिष्टों वा प्रसनों वा सने प्राणप्रदः सुकृत्॥

<sup>1)</sup> ātmā guru y . . (two aksharas lost) premaņīyaivā[t] marg.

<sup>2)</sup> avirāgī 📆 🎞 ని 🗒 🗆 'indefatigable'.

<sup>3) 354</sup> hunt out, 'convict' (?).

<sup>4)</sup> ikshana (adj. masc.) does not occur elsewhere uncompounded; but doshekshana is quoted from Sahityad. mā for na can hardly be correct. The Tib. apparently read: ko 'nyo dosheshu moksanah; an easy correction but not yielding very appropriate sense. The next stanza occurs with variants at Bodh. V. 74.

<sup>5)</sup> The Tib. ਵਨ੍ਹਾ ਨੇ ਵਨ੍ਹੇ ਕਾਰ (219. b. 4) seems to imply a reading matsulham: 'destroy my happiness'. With sangrama Poussin compares Bodh. VI. 19.

ण त्रलिसंकातनीलेन चीरभारणभारिणा । विचित्रमुर्भिस्फीतपृष्प[को]खरका[िरणा ॥ युगपत्सर्वादेग्बृहतेत्रसागर्चारिणा। विलना प्रतिकार्येण सर्वमारापकारिया॥ नर्कप्रेतसंतापप्रशमीन्मृत्तवारिणा। 5 संसार्गक्नालस्थभव्यसत्रार्वसारिया। ॥ जगनेत्रोव्ह्येतेत्पादिवलालङ्कार्धारिणा। विद्वपा वालवपुपा लोकविस्मयकारिगा।। मञ्जूष्यो संज्ञकं यत्तिपण्डीभूतं जगहितं। सर्वेणीवात्मभावेन ननस्तस्मे पुनः पुनः ॥ 10 भनेकडण्डमंतप्तप्रद्धादनमहाद्वदं। त्रेलोक्यतृप्णापातालप्रपूर्णामङ्गम्बुद्ग् ॥ जगदिष्टपालस्पीतदगदिकालपपादपं। प्रार्थितप्राप्तिसंद्धष्टन्नगन्नेत्रोत्पलार्चितं ॥ विस्मयोद्गतरोमांचेत्रीं धिसल्लगति(ः) स्तुतम् । 15 मञ्जूष्रियं नमस्यामि प्रणामिरुत्तरीत्तरैः॥ निःशेषद्वष्ववैद्याय सुवसस्त्रप्रदापिने । सर्वाकारोपजीव्याय मञ्जूषोषाय ते नमः॥ 11

This and the following seven stanzas of namaskāra are omitted in the Tib.
 Dark blue is one of the recognized colours of Maŭjuçri.

<sup>2)</sup> For neiroisava; cf. B & R s v. utsava.

होते विनतनवानां सर्ववाश्त्यद्भुतानां चित्तनुप्रनिबध्योयार्कितं विद्धुनं ने । भवतु सुक्तनतं देखिनां तेन वावत् सुगतप्रदमन्।अधातव्योमसीमाधिपत्यं॥ पुण्यवृद्धिः समाप्ता॥ १६॥

सनाप्तद्यापं वोधिसवविनयो श्नेकनूत्रात्तोद्तः शिनासनुबय इति॥

<del>-===</del>

i) Metre: Malina

<sup>2)</sup> The Til. adds (defore the final word equir. to comāssis) Augrāf had.

## Index I.

### Titles of works quoted

(Indications of subject are added for the longer and more important quotations).

Akshayamati-sūtra 11.8; 21.23; 33.13; 34 17; 117.13; 119.3 (on quietude of mind), 158.7. 167.1; 183.4 (on the state called muditā); 190.4 (80 forms of cruta); 212.12; 233.6; 236.1, 6 (on citta- and dharma-smṛtyupasthāna), 271.4; 278.4 (A° nirdeçe mahūyūna-sūtra: — on vigorous self-reliance in resolve), 285.7 (similar topic); 287.6; 291,8; 316.13 (on craddhendriya and four other indrivas).

Angulimālika [sūtra] 133. n. c.

Adhyāçayasam codana-sūtra 15. 13; 97. 19 (on samādāna), 104 9, 17—116. 5 (avoidance of five ārāmas), 351. 1 (on the nirāmisha dāna)

Anantamukhanirhara-dharani 18. 15.

Anupūrvasamudgata-parivarta 313. 1.

Apararājāvavādaka-sūtra 9. 12 (value of bodhicitta by itself).

Avalokanā-sūtra 89. 15; 297. 10 — 309. 11 (on the merit of adorning stūpas etc.). Avalokitegvaravimoksha 296. 2 (declaration of parmāmanā).

Ākāçagarbha-sūtra 10.14; 11.1; 59.10—66 8 (locus classicus on sin and confession).

Āryasatyaka-parivarta (cf. KF. 210, № 13) 165. 17.

Ugrapariprochā or Ugradattap<sup>o</sup> 11.2. 18.18 (on self-abnegation); 37 7; 78, 7, 14 (duty to a wife); 120. 3 (on smrti), 136 1 (on clothing), 144. 1, 5; 145.10; 146.5; 147.20; (Ugrad<sup>o</sup>) 180. 1, 14 (the preparation of the citta, indifference to lokadharmās); 192. 12; 193. 3; 196. 7; 198. 1 (life in the forest), 200 7; 267 12 (Tib. here implies Ugragrhapati-par<sup>o</sup>) 271. 9 (on dāna-çuddhi), 315. 14

Udayana-vatsarāja-pariprochā 80. 18 (description of fleshly passion).

Upāyaka uçalya-sūtra 1) 66. 9; 165. 5; 167.3-20 (on sins through evil influence); 168. 4.

Upāli-pariprechā 164.8 (on confession); 168. 15 (formulas for confession); 178.9 (superiority of Mahāyāna-system as to release from sin); 290.3.

Karmāvaraņaviçuddhi-sūtra 90. 6 (on hindrances to holiness); 172. 10. Kāmāpavādaka-sūtra 76. 16.

Kāçyapa-parivarta 52. n. 1.

Kshitigarbha-sūtra 13.7; 67.19 (on sin and penance); 88.1; 100.5; 176.4 (on abstention from prāņātipāta and adattadāna).

- Gaganagaūja-sūtra 33.11; 44.21 (on anartha-vivarjana); 50.1 and 51.14 (on Māra); 117.7 (on mental cānyatā); 126.15; 270.9 (on purity in giving); 271.18 (on purity in conduct).
- Gandavyūha 2.3 (on kshaņa-sampad) 5.20 (on bodhicitta); 8.16 (on bodhipraņidhicitta) 34.18 (on the true friend); 36.4 and note; 95. n. 2; 101.13; 122.10 (on citta); 149.7; 154.1; 180.15; 276. n. 2 (locus classicus on increase in holiness); 310.1, 12 (on Buddha-darçana).

Gocarapariçuddhi-sütra 350. 21.

- Caturdharmaka-sūtra (Feer, Fragments du Kandjour p. 196; Nanjio 266 —67) 41.7; 160.4 (ibid. p. 19): where the title of the work here quoted is Caturdharmaka-nirdexa; cf. Nanjio).
- Candrapradīpa-sūtra (called in Sauskrit Mss. Samādhirāja; both names in Tib: Tārān. p. 156, K.F. 249) 16.19; 18.11; 53. 19; 100. 13; 116.14; 121.2,6-9; 134. n.3; 137. 11; 157.9-13: 166. c; 177. 4; 179. 15; 183. 1; 189. 4; 193. 4-195. 16; 242. 11 (on çūnyatā); (°dīpānumodana-parivarta); 291. 9; 354. 4 (on dharma-dāna); 356. 15.

Candrottarā-dārikā-paripṛcchā 78 19 (on passion). Cundā-dhāraṇī 173.4.

[Jambhala stoira 155. n. 3].

Jñanavati-parivarta [of Candra-pradipa, q. v.] 134.7.

Jūānavaipulya-sūtra 192.6 (what çāstras are to be avoided).

Tathagatakosha-sūtra (-ogarbha-s) 171.13 (on the great sins) [cf. Subha-shita-So fol. 99; see Additional Notes].

Tathāgataguhya-sūtra 7.20 (on bodhicitotpāda); 126.5 (on kindly speech); 158.16 (on purity of person); 242.7; 274.3 (ten ways of showing vigour); 316.5 (the four great virtues); 357.1 (expositions of the subject of Kār. 27) Tathāgatabimba-parivarta 173.8 (merit of offering an image).

<sup>1)</sup> According to Mr. Wogihara this work is the original of Nanjio & 52 (tr. AD. 265—316) and 926, and differs entirely from Nanjio 1257 (a castra not a sūtra), though otherwise similar in name.

Trisamayaraja 188. 15 (charms of. 139. 11), 172. 12; 290. 13. Triskandhaka 290. 1, cf. 171 n. 3,

Daçadharmasutra 5. 7, (°dharmaka-s°) 8. 8 (on bodhicittot pada, its 4 occasions; its 2 kinds), 116. 16.

Daçabhümika (°maka) - sütra 10.15; 11.10, 126. 9, 227 11; 287.14 (on compassion towards all); 291.11 (on the mahā-pranidhānas). See also: Pramuditāyām 11.3.

Divyavadāna (tales from), see Sangharakshita, Sūkārikā.

DharmasangIti-sūtra 12.8 117.1 (action only for others). 119.11 (on smits and samādhī). 122 4 (on citta). 124.5; 125.1; 127.1 (on care in speech), 143.0. 145.16. 146.6 (on disinterested giving); 153.7. 179.11; 228.12 and 229.7 (on kayasmṛtyupasthāna); 233.0, 263.1, 0 (on çūnyatā), 264.12 284.7 (on good resolution). 286.7. 322 5, 14 and 324.5 (on mindfulness of the three gems').

Narayanaparipi cchā 21. i (on self-denial); 147. i (motive for virtue); 189. 7. Niyatāniyatāvat aramudrā-sūtra 7. i (parable as to bodhicitta), 87. i4. Nirvāna [? —sūtra?] 189, note 5.

Pitakas: see Bodhisatva-po, Vidyadhara-po.

Pitt-(Pita-)putrasamagama 181. n. 4, 244. 11-256 3

Pushpakütadharani 173. 13 and 256. 4—257. 8 (on the dharmas and on harma-phala); 257. v—261 11 (several extracts, as to sünyatü)

Prajūūparamitū (1) 'mahatī' 275, 15.

- (2) Ashtasahasrikā 37. 10, 314 18
- (3) Other recensions: 49.5 (on Māra); 120 11 (on prajāā and sam prajanya) 313.18 (on anumodanānuçamsāh), 319.6 (care for universal salvation), 351.9 (on showing forth the dharma). See also Bhagavatī.

Pramudita 11.3 (cf. supra Daçabhumaka).

Pravrajyantaraya-sütra 69. 6

Pragantavinicayapratiharya-sutra 16.2 (on instruction), 83.20 and 84.8 (on help to the faithful); 86.18 (on honour to bodhisats), 146.16 Pratimoksha 125 9.

Bṛhat-sāgaranāgarāja-paripṛcchā 309. 13 (eight means to gain Buddha-samavadhāna)

Bodhicaryāvatāra 1. n 4; 125.11—12 ('shun scandal'); 127.10—13; 155.10, 155.14—157.8 [cf. 59, note 2; 118, notes 1, 3, 7; 125, notes 1, 3; 155, note 3].

Bodhisatvapitaka 190. 12; 811. 13, 17 (honour to caityas).

Bodhisatva-prātimoksha 11 11; 17.16; 18.17; 20.12 (on self-denial); 34.13; 36.15; 55.6; 125.5; 144.9 (on liberality); 188.17.

Brahmapariprechā 125, 8.

Bhagavatī 188. 5 (n. 1) (on resolutions for patience); 202. 4, 8; 210. 3 (on meditation on the 'impurities'); 243. 15; 262. 12.

Bhadrakalpika-sūtra 8. 20 (on bodhicittotpāda).

Bhadracaripranidhānarāja, here called 3 290. 8; 291. 9; 297.1.

Bhikshuprakīrņaka 154, 17.

Bhaishajyaguruvaiduryaprabha-sutra 18.12; 174.1—175.6 (on the virtue of sacred names and of fasting).

Manjuçrī-buddhakshetraguņavyūhalamkara-sūtra 13. 16 (on bodhici-tiotpāda); 14. 18 (on taking vows); 53. 14; 175. 17.

Maŭjuerīvikrīdita-sūtra 149. 5.

Mahākaruņā-[puṇḍarīka]-sūtra 94. 14 (parable of fisherman); 309. 5.

Mahāmegha 184. 5; [cf. 133.4].

Mahāvastu: sec Avalokanā-sūtra.

Mārīcī (a charm) 142. 5 (cf. Feer AMG. V. 430-432).

Mālāsimhanāda see Çrīmālāo.

Maitreyavimoksha 9.8 (on value of bodhicitta, vināpi caryayā); 177.14 (purification from sin through bodhicitta).

Ratnakarandaka-sütra 6.11; 356.2.

Ratnakūţa 52. 12; 53. 17; 54. 11; 55. 8; 146. 4; 148. 8. 196. 11; 235. 1 (on citta-smṛti).
Ratnacūḍa-sūtra 117. 12 (sūtra described as fully discussing cūnyatā); 120. 7;
229. 13 (on kāya-smṛtyupasthāna); 232. 6 (on vedanā-smṛty°); 235. 1 (on citta-smṛty°); 236. 18 and 237. 3 (on dharma-smṛty°); 272. 0 (on caryā-paricuddhi);

Ratnamegha 7.13 (on adhimatrādhimukti); 17.6; 36.5; 51.8,21; 52.4 (on avoidance of bad friends); 54.2 (avoidance of despair); 116.6; 121.12 (on citta); 124.13 (Kārikā 12); 127.16; 135.1,12 (on food and medicine); 137.1, 6; 148.5; 149.11—151.2 (against greed and pride); 157.16; 168.1; 179.16; 196.16 and note 6 (duties of forest-recluse); 209.5 (on açubhas); 267.14 (on bhogaviçuddhi); 274.1; 283.13 (benevolence even to the thankless); 290.9; 291.5; 313.10; 348.4 (votive offerings to be made for the salvation of all).

Ratnarāçi-sūtra 55.7; 128.3 and 129.14 (on almsgiving); 137.17; 200.12 (on forest-seclusion); 312.3,7 (honour to caityas).

Ratnolkadharani 2. 15 (on faith); 153. 11 (cittotpada in 10 ways) 327.5-347. 11 (on the virtues of bodhisats). (According to Mr. Wogihara this work is the original of Nanjio 785).

Rajāvādaka-sūtra. (see also Apara-rājāvādaka-so) 206.11 (on objects of fear to the recluse).

Rāshṭrapāla-sūtra (-oparipṛcchā) 54. 16; 153. 1; 195. 17—166. 6; 203. 8 (Ro-Rāshṭrapālokta-gāthā gāthā); 318. 4 (on Buddhānusmṛti).

Lankāvatāra-sūtra 131. 13 and note 5; 132. 1—134. 8 (on food); 135. 5.

Lalitavistara 5. 12; 203. 14—206. 10; 237. 5 (on dharma-smṛti and çūnyatā).

Lokanāthavyākaraņa 241. 10 (on çūnyatā).

Lokottaraparivarta 151. 13 (on Mārakarmāņi; on pride).

Vajracchedika 171.0, 275.11

Vajradhvaja-parinumanu also called 22. 5 and 27. 4—33. 10 (on self-denial); 213 3 (on benevolence) 278. 14 (ou earnest effort), 291. 10.

Vacanopāsikāvimoksha (in Gandavyāha) 36. 5.

Vidyādharapiţaka 142. 12 (charm).

Vinayaviniçcaya: see Upālipariprocha.

Vimalakīrtinirdeça 6. 10; 145. 11; 153. 20, 264. 6 (and note 1), 269. 11, 13 and 270. 4 (on bhoga-riguddhi); 273. 6; 324. 10 (and note 1).

Viradattapariprocha 34.16; 230.10

Galistambasutra 219, 10-227, 10 (on causation).

(atra) Çikshasamuccaye 16 1.

Çürangamasütra 8. 19. 91. 8 (on anutpadita citta-vyakarana)

Graddhabaladhanavataramudra-sutra 86.1; 87.4; 153.16; 811.6 (merit of seeing Buddha even in pictures).

Gravakavinaya 135. 9, 168. 12.

Çrimülüsimhanüdasütra 42. 12 (cf. Add. Not. ad loc.).

Sangharakshitavadana [Divyavadana; but see 57. n. 2 and Addit. Not. ad loc ] 57. n. )

Saddharmapundarika 47.18 (on avoidance of frivolity); 92.8; 352.7 (how to make a dharmadana)

Saddharmasmytyupasthana 12.5, 69.13-76.5 (on the future punishment of the ten sins) 125 4.

Saptamaithunasamyukta-sütra 76.7 (avoidance of kāma), (cf. Aing.-n. VII. xlvii)

Samadhirāja: see Candrapradīpa

Sarvadharmavaipulyasamgraha-sūtra 95.11 (sin of opposing religion), 96.17.

Sarvadharmapravrttinirdeça 6.16, 90.10 (on hindrances to spiritual growth), 99. s. 16 (on solemn resolve)

Sarvavajradharamantra 140. 13

'Sarvāstivādinām' 148. 13 cf. Add. N. (conversation on luçalamūlāni).

Sāgaranāgarāja-po: see Brhat-sāo.

Sagaramati[pariprecha]-satra 12.12 (on the solemnity of the samvara);
41.14 and 43.5 (on study, through preachers), 50.3 (on Mara); 126.1; 127.6,
145.8, 151.3, 7; 184.9 (patience, three-fold); 275.1 (on energy); 313 6; 355.3.
Simhapariprecha 5.13, 14; 53.5.

Suvarņaprabhāsottama-sūtra 160.12 (confession of sin); 216.6 (on mailrī and karaņā)

Sūkarikāvadāna [in Divyāvadāna] 177. 10.

Hastikakshya [sūtra] 133.4 (see Additional Notes ad loc.).

# Index II.

#### Sanskrit Words.

(Nomina propria are distinguished by capital letters).

```
akalpana (?) 'imperturbable' 32.7.
akuçalāh karmapathāh (ten) 69. 18; 172. 4.
akṛshtopta 'exuberant' 363.5.
akshana (eight) 2. 4; 114. 14; 147. 14 (cf. Suhrliekha 64. JPTS. '86, p. 19).
aksharacaryā 'study by letter (not spirit)' 96.4.
Akshobhya 14. 14 sq. (a tathagata).
agnikhada 204.11.
agniçikhācara n. of hell-birds 69.14.
agniskandha 'naked flame' 77.4.
(buddha-) a i kura (met.) 159. 21.
(nir-)angana 121.2 (note 2).
Acela-guru 331. 12.
accha 'clear' 197.1.
acchațāsamhāta 214. 11 (note 4).
acchati (= rcchati) with acc. 298. 4 (note 3).
acchambhī 303 (note 3).
acchidracittata 117.9.
Ajīvika-guru 332. 1.
ajīvikā-bhaya 'fear of not sustaining life' (so Tib.) 296. 5.
andakosha 6.12; 288.8.
atitrpti 273.14, 15.
atīcchā 'excessive desire' 255. 16.
atyaya 'transgression' 162.16; cf. Add. Notes ad loc.
atyarthabhiyoga 'déployer de l'énergie' (Feer AMG. V. 198) 160. 8 (cf. Add.
      Notes).
adhikarana 'topic for debate' (cf. Asht. Prajñ. 52. 5) 195. 10.
adhipateya (? ādhipo) 28. 14.
```

```
adhi-vas 'bear with' 177, 6 (note 2),
adhishthana blessing 273.2.
(an-)adhishta '(not) requested as a teacher' 354.10 (cf. Additional Notes on
      13, 15)
adhyavasita (niyama): vide svananadhyao.
adhy-ñ-pat 'violate, ravish' Add. Note on 171. 10.
adhyālambana 'reaching' 12%, 1
adhy Tenya definition of 285, 14.
(try-)adh van 25, 5; 64, 10 et al.
Anantaprabha n. of a Tathagata 9. s
Anantayaças, a king 255. s.
anapatrapya 105.8 (cf. apatra?)
anartha-(vi) varjana Ch. V (title) and esp. 116, 1-5,
f anavamardya 32. 11.
Lanavampdyatü 183. s
anavaragre witthout past or future, endless,
anatha gala-vat (smile) 'like a poor-house' 231. 5
analina 'not de ponding' 100, 17 (note 8)
anavaranajākna 29 go
anāvaranāta 211. s
anigrita findependent 126 11.
anugraha 'support' (?) 836. 10.
(in-)anutapyana 191. 2
anutpattikadharmakshanti 212 14.
anupariçoshita 'repeatedly dried' 212 3.
anumodananugamsah 313, is foll.
anuvicarana 'research' 291.5
anuvidhy ati 'penetrates' 351.4
anuvy anjana 183. 7 (note 1), 181. 14; 202. 10 sq.
anuçamsa (cf. bhadranuçº) 121.2. 351.1-8 (vinçatir anuçº nirāmshadūne).
anta cah 'jusqu'à' (cf. Divy. index) 17.18. 852 1.
anyatra with instr. 88, 12,
apakshāla 115.6 (note 1)
apatrāpya 'modesty' 12 1; 186. 1, 192 1; (cf. trapā explained in Bep. ad V. 32)
nparigraha 857.14
aparınamanată 'inflexibility' 85.6.
aparitarshan a 'non-covetousness' 183 5 (see Additional Notes)
aparitrasyana see paritrasyana.
apar ihana 'the state of lacking nothing' 316. c.
(tir-)apaya 54. 18; 204 s.
aptia 'wateriness' 246 16.
apratihatabuddhitā 183. g.
apramada 356. 16; 357. 1 (definition)
(smrty-)apramoshatā 80. s; 191. 12.
abhavya 'incurable fool' 209. 12 (note 7).
 abhidhyā 'covetousness' 74. 5; 172. 2.
 abbiniryrtta 'developed' 203. s.
```

```
abhinirharamana and ohrta (used of attainment of dhyana or samadhi)
      333. 18; 343. 11; 272. 11.
abhinirhara 184. 14.
abhi-ni-vic (par.) 'be attached to' (?) 252. 10; 254. note 1; (atm.) 'enter on' 254. 8, 13.
abhimukhī-kr 'to manifest' 216.4.
abhi-lap 24. 16.
abhicraddadhati 'believes in' 316. 18 (cf. Vajracch. § 21).
abhūtagata 'fallen in to error' 286. 2.
abhyavakāçika (bodhisatva: see Childers s. v. dhūtanga) 137. 1.
abhyudgata 'gone forth from' 35.1.
Amitābha, Tathāgata, and his heaven 175. s.
amrta (= nirvāņa) 357. 18 (note).
ayoniçomanaskāra 'want of reflection' 157. 14.
arushtacitta (sic lege: v. Add. Notes) 'with unangered mind' 23. 15.
(nir-)argada 'unhindered' 335.11.
arcciya (?) glossed 'acirena' 381.5 (note 3).
Arcishmat, a Tathagata 9.8.
alāta-vat (simile) 121. 16.
avakrānta 'engaged in', 'entered on' 270. 4.
avacara 214. 10 (note 8).
avadha 'concealment' (?) 338. 10 (note 7).
avabhāsa ('a broad hint') defined 131.3 (note 2).
avamanyanā (sic legendum) 'contempt' 9.7, 92.6.
avamardanatā 'disposition to break a command' 126. 15.
 avalīyate 'desponds' (cf. atīna; and anaratīyanatā, Samūdhirāja 5.20) 264.14.
 avaskandanā 'assault' Add. Note to 172. 1.
 avastuka 261.5.
 avasphandana 'reviling' 172. 1.
 avasyandanavacana 126.1 (see Add. Note ad loc.).
 avikalatah (ashta-) '(eight) states of freedom from distraction' 311.17.
 avirāgī 'indefatigable' 364.3.
 (an-)avekshā (= P. upekkhā) 'non-regarding' 187. c.
 avaimukhya 'not being put out of countenance' (see vaimukhya) 179. 15.
 avvutthita (?) 25. 12.
 avyupaccheda 'uninterruptedness' 295. 9.
 açloka: see çloka.
 asamprajanya 'not conscious' 108.8.
 asampramosha 35.2.
 asampravedhanatā 35. 7 (note 11).
 asecanakadarçana 'lovely so that no beholder cloys' (cf. Divy. Index) 822.12.
 ākāra (80 kinds) 190. 5—191. 8.
 Ākāçagarbha 67.14.
 agahana-carita 'of overreaching' (?) ways 286. 1.
 āgṛhīta-cittatā 'niggardliness' 28.7.
  agharate 82.6.
  ācārya-çāstrisamjñā 154. 12.
  (an-)acchindanata 'non-disregard' 126. 15.
```

```
Indra 314.5.
indriva (five, graddhendro etc. explained in detail) 316, 14-318.
ivā for ivā (cf. vā Senart Mhv. I. 371) 204. 15.
īryapathāh 51.s; 53.18.
uccaghanā 'scoffing' 45.7; 185.1; 271.6 (cf. Pāli ujjhagg[h]ikā, ujjaggh-J.P.T.S.
   - <sup>2</sup>85. p. 31).
nccaistva (only once elsewhere) 'height' 312.4.
ucchara = utsara 365.7.
ut-karsh 'exhort' (?) 197.10.
utkutasthāyinah (ascetics) 332.7.
uttarikā (anutto) 332.1.
uttarimanushyadharmāh (uttaramo M. Vyutp. 257.4) 62.4 (cf. Pāţim. § 4).
(an-)uttrasa 176.5 (cf. 200.14 and note 2).
utthala (?) 'plain' 249.13.
ut pāda (anutpo) kaugalya 190. 14.
utpīdanā (fem. form new) 'harm' 271.4.
utprāsyamana 'mocked' 266. 10.
utplava 'exaltation' of mind (B2 in literal sense only) 183. c, s.
ntsadatva 'excess' 248.5. (cf. Senart Mhv. I. 372).
utsishta (falsa lect. for utsra) 125.4 and n. 2 also 139.14 but utsrshta at 187.4;
(an-)utsrjyanatā 183.9.
udgrhīta 'captivated' ataken with a thingo 285.5.
 uddāna 6. s.
 u ddāha 'burning up' 177. 14 (Pāli uddhoyhana J.P.T.S. '87. 116).
 uddhura 157.19.
 (an-)uddhuratā '(not) striving against' 192.4. Tib. hgal-ba.
 uddhuratva (sic lege) 19. 13.
 Udraka (and Devadatta) 105. 17 (cf. Add. Not.).
 udvaçyāpayitvā — oçyamāna 'jeer' (?) 57. 6. 8 (cf. Addit. Not. ad loc.).
 udvedha 'height' 246.5.
 (an-)unnada '(not) proud' 120.4 and note 2 (cf. Pāli unnala J.P.T.S. '87. 121.
 unnam: see 7/nam.
 (an-)unnahanatā 119.5.
 unnāma 105.5; 108.12 (cf. Pāli forms J.P.T.S. 287: 120).
 unmiñjita 'offered' (?) 215. 16.
 upakleça 'great pain' 222. 10.
 upanidhyāyati 187.14.
 upanibandha 220. 1. °badhnāti 230. 6 (cf. Pāli J.P.T.S. '87. 128).
 upaniçraya (= P. upanissaya) 32.4 and note 2.
 upanishad (proverbial use) 187.1; 315.9.
 upapatti (re-)birth 234.6.
 upapariksh 'consider' (Divy. and Pali) 198.2.
  upapāduka 175. s note 2.
  upalambhasamjāin 315.1.
```

```
(ashtāngasamanvāgata) upavasa 175. 2.
upavicarati 251.17.
upasthayaka 200. s (cf. B. & R).
upasthayakatva 'servitude' 23.7.
upuyakuçala 164. 17 sq. (esp. 165. 2).
(-an)-upayasa (not) 'anguish of mind' 176. 5 and note 2.
upāyāsa 179. 10, 222 10; 296. 11.
upārpayamāna (cpd. causal new) 'effect' 282, 10.
uraga 'phantom' (?) 288. 1.
ullapana 271.6.
rjukena 169.1 and note 2.
rddh: 175.7.
ckacitta-kshanaº 278.12.
ekāgratā 119.s.
ekägrikaroti 317.8
ekiyamata 66.15.
edamüka 'deaf and dumb' 284. 1. (cf. Thomas JR A.S. '99 p. 491).
ettaka (= iyat) 171.15.
evata 343. s and note 2.
eshyaishikatā 183.15 and note 8.
aikadhyam 170, 14; 222.4.
autsukya 'zeal' 184 15.
audar [i?] yakam 'bladder' 209 9 and note 3.
auddhatya 106. 15; 118. 9, 198. 10 (cf. Bcp. ad V. 137).
audbily a 'peace of body' ('being out of a hole') 183. c, 190. 10 (B Sk.); cf. Senart,
      Mhy. I. n. 577; also Pali ubbilla e. g. Majjh. III. 159 (M.H.B).
aupadhikam (kriyāvastu) 138. 7 and note 2 cf. Minaev Rech p. 171 sq.
aupapattyamçika 253.3.
aupalambhika 'conscientious, possessing consciousness of a religious act' 315.8;
      compare Ashtas.-P. 161.3.
aurabbrika 48.10.
                  'hardness' 245 4, note 2; 342.3; cf. Dh.-sni 145.4 and Har-
kakkhata
kakkhatatva } shac. 231.1 for a derived meaning 'old'.
katuka (sic lege) 'pond' 249.14.
kadevara = cadaver 208.12.
kanthanādyapakarshaka n. of a class of hell-birds 70.1.
(vigata-)kathamkatha 'with doubt cleared' 317.3 (kathamkathā Saddh.-P.,
      Divy. ap. B2).
kapālāntacāra n. of a class of hell-birds 69.16.
kapi (simile) 110. 11; 204. c.
kabhalli 'skull' κεφαλή 80.11 and Add. Not. ad loc
karnadhāra (simile of steersman) 102.8.
(cīvara-) karnika 'bottom-ear' of a robe 249.2.
```

```
karmapathāh akuçalāh 69.13; 172.4; kuçalāh 175.11.
karmavāgu 207. 12 (cf. 170. 15).
karmārāma 112.12 sg.
karshū 'fire, flame' 71. 2; 193. 7.
kalaviňka (simile) 6. 12; cf. 329. 5.
(samkhya-)kalapa 318.2 (and note 2).
kacambaka 'rubbish' 67. 23.
(pañca-)kashāya 'depravities' 265. L.
kākhordaçāstra 192.8 and note 3.
kācalindika, 'a kind of down', 208. 11 note 2.
kāmamgama 32.15.
(māra)kārika 123.4.
kārā 'praise' 150.2 and note 1.
kārshāpaņacchedika n. of a toriure 182.5 note 2.
Kācvapa 136.10; 138.2 sqq.
kāhiti = karishyati 101. c.
kimkuçalābhiyukta (?) 50.7.
kiçavaira 'corpse' 204.14.
Kukkuravratāh 332.3 and note 5.
7'kuţţ 'censure' 100. 3, note 1.
 kutjakuncaka (read kutuko, 279. n. 3) 149. is and note 4.
 kunāla Himalayan pheasant' 329.6.
 kupina 'net' 77.4.
 Kumaravratah 332.2.
 kumbhī 75.8.
 kusamskrtātah 193.15.
 (kuhanā 'deceit' 131. 3, 6; 230. 3 (cf. Itiv. 112. 13 and Vis.-M. ap. JPTS. '93. 80).
 kuhā id 196.6.
 kuhaka (adj.) 13.2.
 krtavedita 'sorrow at [their] deeds 286. 1.
 kṛtaçaḥ (cf. Ashṭ Pr.) 37. 19; (= kṛtena, with gen.) 350. 9.
 kṛshṇapurusha parājaya 173.6
 kelika 'charm' (?) 237.7.
 keçondúka n. of a class of hell-birds 70.5.
 (tri-)koţi 132.14; 135.2 (n. 2), 6.
 koţţarājan 159. 11 and note 2.
 kaukrīja 135. 15; (nishk<sup>o</sup>) 138. 1; 171, 4 (n. 2), 6; (atīk<sup>o</sup>) 178. 14.
  kaupīna Iom-cloth' (?) 136. 1.
  Kauçika (Indra) 314. 2 note 2.
  krāyaka buyer 38. s (cf. Ashi. Pr.).
  (ekacitta-)kshana see ekacitta
  kshanabhanga 234.8 (cf. Poussin, Madhr. vr. p. 4 n. 4).
  kshanasampad 114. is.
  kshata 323.9.
  kshamana 165 note 3.
  kshānti (trividha) 179.11.
  Kshāra-nadī n. of a sea 75. 19.
```

```
cikitsita 'thinking' (?) 284. 2.
cikka 'gum' (of eyes) 231. 11.
cittakalyatā 'pleasure to the mind' (cf. also Pāli kallacitto) 213.7.
cittanagara (met.) 122. 15—123. 11.
citrīkāra 'respect' 151. 17 and note 3.
Ycip
               182, note 1.
cippatika
caitya (metaphorical use, like S. Paul's 'temple of the Holy Ghost') 56. 11; 136.2.
coda 'raiment' 113. s and note 3.
d codaka id. 20. 17.
chambitatta (cf. Vin.-P; III. p. 69.14) 303, note 3.
chardana 'ejaculation' (usage in B. Sk. as in Pali; cf. Divy. where however root
       = tyaj) 173. 5. cf. note 3.
chāyikā (chārikā?) 'ash' 246. 10, 11 (chāilla = 'lamp' in Pkt: but medial r is
       never changed to y].
janapadakalyanī 'belle of the district' (cf. Dīgha-N. xiii § 19) 252.3.
jambhakaridyā-çāstra 'demonology (?)' (to be avoided) 192. &
jalamandakāh 93.12.
Jayamati (a Buddhistic Korah) 6.16.
jaha (adj.) 273. 1 and note 1 (cf. Itiv. 108. 6).
jāgarikāyoga 191.6.
jātu (Mhv.) 69. 5.
jāpana 'maintenance' cf. yāpana 137. 9.
jighatsita hungry' 274.7.
jihvāmishabhujah 69. 17.
Jīvaka, a vaidyarāja 159. s sqq.
jīvaçūlika (torture) 182. 6.
jhallaka 48. 12.
1/jhash 'destroy' 59.12; 60.12; 89.3.
dākinī 'she-devil' 133.2.
domba a low caste (Doms) 133.1.
tațțu (tațța?) 'basin' (cf. Pāli taṭṭaka, Morris in JPTS '84. p. 80) 58. L
tannimna (opravaņa) 106. 13.
Vtas 25. n. 3; 36. n. 1 and Add. Notes.
tātuka (correl. of yātuka) 346. 16.
tathagata (adj.) (cf. Bodhic. V. 46) 157. 18, 20.
tāyin 31. 3; 260. 11; 300. 5 and note.
tirahkudya 76.12.
tishthatu 1et alone' (something comparatively unimportant) 309. s. 352. 1; cf.
       Ch. s. v. titthati; and Majjh. I. 490, 491 (M.H.B.).
tulapicupa 'cotton-wool' (simile) 180. 14 and note.
tebhita (= tebhyas) 329.8.
tailapacika (n. of a dish?) 182. 1 and note.
```

```
trayastrımçah (devah) [for °ā cf. Mhv. and Pali] 350. 16.
trikoți see koti.
tribhava 102. 8, 312. 3, 319, 11.
triskandhaka 171.5 (note): and compare Index I
traiyadhvika (sic lege) 139.4 (compare Add. Notes)
tva ca h (shat) 70.4.
dakshiniya (B. Sk) 'venerable' 56. 15; 151. 0, 271. 5; 286. 4.
dandanīti-çāstra 192.7.
dandapayati 63. 13, 67 10.
dantakāshtha 'toothsticks' (not to be chewed in public) 125. 5.
dantotpataka n of hell-birds 69 fin.
dagaddigi 846.1.
daçayarga 169 1 (note 1)
däntajaneya 'well-bred bull' 190.9.
d.isa (simile; of lolladasa 35, 7) 143 8.
Diighajatah (a sect) 332 2.
durnyasa 141.2 and note.
dury acata 'abusiveness' 806.7.
duhçraddhüniya 'hard to believe' 174. 18;
dushkhana (duhkhada, r. l.) 'harm-domg (Tib. gnod-byas)' 156 n. 2.
 Dushpradharsha a Tathagata 9.5
 dushya 'curtains', 'scat-drapery' 76. 12, 358. 1.
 Drvadatta and Udraka 105 17.
 devägnivat (simile) 121. ic.
 Drdhavikrama, a Tathagata 9.4.
 dauvarikabhūtā (smṛti) 120 0.
 daushthulya 116. 17 (note 5).
 Dramida (ata?) 36. 14; 95. 6.
 (matta-)dvipa (simile) 118 12.
 dvīpatā 'state of being a refuge' 285. 15.
 Dhanyottara (?) Add. Note to 168. 4.
 dhanva 'dull' 7.0; dhanvikr 7.11. Perhaps to be read dhandho; see Add. Notes.
 dharmatii 236. 16.
 dharmadana 352.7; 854.5.
 dharmapadah (adj.) 322. 15, interpr. by Tib. (195. a), if the reading was the
       same: chos-lyn-bgo-skal-la spyod-pa 'enjoying their share of the dharma'.
 dharmabhanaka (cf Saddh.-P. ch. XVIII) Ch. III passim; 97.3, 4; 151. 15; 284.2;
        335, 14.
 dharmamukhāh (masc.?) 'approaches to dharma' (?) 335 14.
 dharmamegha (figuratively) 103 1,
 dharmasannāha; sec sannāha.
 dharmasambhāra-yoga, defined, 191.4 sqq.
  dharmasanaka foccupant of pulpit' 955. 8.
  Dharmodgata 89.11; 40.1.
```

dhātu (fem.) 138. 11 note 3

```
dhatu (six) 220. 10 sqq.; 244. 11 sq.
dhāranī 18 16; 336.8.
dharmaçravanika 'relating to hearing the law' 197. 16; 201; 5.
dhārmī kathā 131.1.
 dhütagunāh (cf. Samādhi-r. 5.14) 137, note 1; 191.10.
  dhütamguna- 328.2.
dhūtangāh 135, note 6; 137, note 1.
dhumagara (?) 80. 11.
dhyaja (metaph. use) 134. c.
Nakshatra-rāja, a Tathāgata 9.1.
(citta-)nagara (simile) 122. 15-123. 9.
nagarāvalambaka 9.4.
nagna-acela 331.12; 340.19.
natarangavacana 126.3.
nada 'artery' 221. 2.
nadacippitika (?ta) 182.2.
nandīrāga 288.1.
Vnam with ut- 'exalt' and ava- 'cast down' 180.3
nayuta 318.1 and note 1.
navavrana (of the body) 230. 11, note 5.
nidānam (adv. use) 100. 12.
-nidanah 'having as their object' 329.11.
nidrārāma 111.5.
nidhyapti 33. 15; 131. 8; 152. 2. (cf Samādhi-r. ch. IV. 1. 8).
nimittam karoti 'give a hint' 268. 6.
(tan-)nimna 54.1; 106.13; 191.8 (note 5).
 nirangana 121.2.
 nirāmishacitta 'non-flesbly-minded' (cf. Kārikā 26) 148.4 cf. Samādhir. 17.6-9.
 nirāsvādatā 'insipidity' 277.5.
 niruddhu (?) 134.11 and note 5.
 nirgamana 'decease' (?) 208. 15.
 nirmāna 127. 13 (paronomasia with omāņa); 201. 3; 316. 9.
 nirmāya 'guileless' 285.8.
 nirvikalpa 'free from hesitation' (Tib. mi-rtog) 324. 2.
 nirviçesha with instr. 'indistinguishable from' 201.17.
 nirvrta 29.6; 45.1.
 niccari 339.12.
 niçcarayati 'utters' 268. 3, 9.
 niçcittatā 122.7 (note 2).
 niçchadma 'without cloak (of guile)' 155. 10 Bodhic. VI 119.
 niḥçaraṇa ('sortie, fuite' Senart, Mhv. I. 433) 203. 16; 205. 12 (cf. (a-) niçritatea
        285. 11 and Itiv. § 43).
 nishadya 'sitting' (cf. Mhv. Index) nocitta 'a mind for (desire of) sitting' 17.18
        (and Add. Notes).
  nishkana 158. 15 (note 5).
  nishparidāha 121.9.
```

#### INDEX I.

```
nisyanda (cf. syanda) 129. 11; 130. 2; 151. 4; 181. 10
ni(h)satva 886.4.
nihsapatna 'unrivalled' 294.3.
nivarana 'besetting sin' 191.7.
(dharma-)netrī 88.14; 292.1.
naigama-janapadah 'town and country folk' (Buddhistic usage) 297. 15
nnichkramya 'renunciation' 306. 4 (note 4).
7 pams 62. s; 63. c: 98. 7; 158. s
pamsana (noun) 'hurting' 10 note 4 (for opamsana [adj] in the met sense of
      'dishonouring' see B & R. s v.; Pkt ophamsana, Hem. Deçin. II. 42.)
Y pac 'make clear'
                      213 13 and note.
hacia (consbicuous, }
paneatringat Buddhah 169 note 8.
pañcapaçaka (bandhana) 165 s
Ypat: see adhya-pat.
pattīyasi, (pratīyase), pattīyanti, 'believe' 174.7, 15.
-pathima 'leading to' 260, 10 and note,
paratma-samata, etva 357. 16, 17; cf. Bodhic VIII. 90
parapyshthibhūta 'turning one's back' 288 14.
paril.arabandha 'girding up the loins of the mind' 276 s.
(a-)parikarman 857.5
parikarshana 'planning' 172 note 2, 190, 18.
parikalpam upādāya 166. u
parinamana 213 note 4.
parinayaka 281, 10.
pari-tap 'despond' 228, 10.
pari-tas, see below (a) paritraso, and Add, Notes.
paritulana, onata 191.1, 6
(a-) paritrasy and (cf. Digha-N. I. p. 40 ad finem and Rh. Davids tr p. 53)
      25 7; 36.1 note 1 and Add. Notes.
paridāha 121 note 4; 198.9; 206.4.
paridipita 121.6
parinishpatti 'perfection' 184. 14.
parinishpanna 277.8.
parinishpadana 'completion' 282. 15.
paripūri 'fulness' (cf. Senart Mhv. I. 373 ad finem). 117 note 2; 119 note 6.
       350. 18 ct al.
paripraçuayati 'consider' 88.6; 152 10.
parivrajaka 931.11.
parishā = Pāli parisā (? parshada Suvarnap. 4 fin) 113.3.
(sukha-)parisarpyakam (sthana) 'a place easy to walk about in' 197 s
parihāra: see sapariho.
parītta 'limited, circumscribed' (suo-) 113. 15; 281. 17; 'few' 355. 1.
pary ad an a 'making an end' (esp. of karma; see Divy. Index) 177.15.
paryutthana 178 note 3 (occurs several times in Upaliparip.).
(a-)paryutthanata 191.7.
```

```
paryupāsita 35.2.
 palāça (masc.) 242. s.
 paliguddha)
 paligodha 30. 15 (palibodha?); 100. 4; 105. 12; 109. 1; 186. 10; 249. 8.
 paçurathagatiko Bodhisatvah 7.1 sq.
 paçcimāyām pancāçatyām 88.14 (note); 104.10; 116.2 et al.
 pancagatike samsare 91.9; 176.6.
 pārājika 66.16.
 pārāvāra 357.17.
 pārihāņi [cf. aparihāņa] 308. s and note.
 pārçvapārçvaka 228. 13 and note.
 pindartha 'concentrated meaning' 127.9, cf. pindayitra M. Vyutp. § 245.-271,
 pithat = pidadhat 348. 11 and note.
 pippalakā (vāyavah) 248. 13.
 pukkasa a low caste 133.1.
 punyakriyāvastu 188. s and note.
 purime = pūrvam 177.7;
 purimena 193.9.
 purvabhilapita 'disposition to speak first, chattiness' 183.15.
 purvavadane 10.12 (cf. 13.16).
 prahthavamçacara (hell-birds) 70.2.
 pesi (oci) 'embryo' 358. 15 and note.
 paindilika 150.18 (cf. paindapātika, Bodhic. X. 46, B. Trigl. 22.e and § 45.4
       of the anonymous vocabulary published by Minaev in his Buddhism I. ii
       p. 128).
 posha 199.8.
 pragunna (pragunya?) 184, note 1.
 pragharati 'ooze' 249.7.
 pranidhanas, list of 291. 11 sqq.-
 Pratapana, a hell 85. 1.
 pratigha 'anger' 149. s, s (quasi-etymological explanation); 271. 12; 272. s.
 praticchādanatā 41. 19 (note).
 pratipaksha 160.5-6; 172.13; 173.8.
 pratibhana 15.13;
 pratibhāsa 272. 10.
 prativigacchati 248.10.
 prativijnapti 'recognition' 250.5, 8.
  pratividhyati 317.10.
 prativedha 214, note 5.
 prativinodana 120. 15 and note;
f pratisamlayana (Divy.) 'privacy' 114. 9; 120. 16
 pratisamlīna 67. 12.
 pratisamvidā (cf. Samādhi-r. ch. XXIV.) 109.6.
pratisamvedanā 'experiencing' 268. 6, 14.
praticaranah (masc.) 'refuse' 207.17 (cf. 191.1).
 pratihanyana 251.14 and note.
 pratvaya-yāna 328.8.
```

```
pratyarthika 'enemy' 234, 11.
pratyavalokana 'paying attention to' 148, 11 and note
pratyapatti 'restitution' (after repentance) 160. 8, 177. 9.
( (a-)pratyudavartanam (non-) retreat 296. s.
l pratjudavaste furn back' 280. 7.
pratyekanaraka 57. 1; 136. 10
prathamacittotpadika Bodhis 212 is.
 pradakshina 112.14
l pradakshina-grahita disposition to take well' 286 4
prapańchrama 105. s; 114. 13 sqq.
prabhangura 232, note 1.
pramudità n. of a bodhisatea-bham and of a division of a treatise on the bhū-
      mis 10, 17; 11, 3,
pramosha cf. supra- apramoshata, asamprao.
pralambapadam 'with one foot hanging down' 125.12 (maharajahla-posture.
      Foucher Iconographic p. 67 note 5)
pralugna 56 s.
pravanată 191. e.
pravitry mana 'pressed to accept' 268 4
pras'ida 'scat, locus' (cf Atthasal pp 72, 306 sq ) 250. 14.
pragrabdhi 'cessation' 255-14
prahána 185. s
prahruta 'crooked' 42.5
prag era 'much more' 11.2
pragbhakta 'forenoon' 352 1
prighharata 191, s and note
pratiharya 'marvel, magic' 213.11, Digha n. xi, passim
pradecika (vidhi) 125 & (Vana) 183. 10.
prantacayyasanika 55. v (cf. 101 ts)
pravish-kr 191. c.
prasangik im 169. is
pra-adikatva 'kindliness' 157.5
Priyamkara (Bodhisatva) 168. 4. (a king) 255-11.
Priyadarçana a Bodhısat 121.5.
prekshika (?) } 52 is, 267. is and note.
prekshikä
premaniya 126. ii and note.
phasum 129.8 (and Introduction § 4)
ophuta 'expanding like a snike's hood' 334. 17.
(daca-)bala 25 4: 161.2, 161 3
bahukriya 128 10.
Bahucarika n. of a naraka 57. 1.
bulk n. of a flower 81.8.
```

bāhīrakāh 'outsideis' 382 v. bāhugrutya 12.16; 114.2

```
bimbara n. of a high number 157. 11.
bilanga-thalika (Pali) Additional Note to 80. 11.
bisa (sic legendum) 'lotus-root' 137. 15 (and 'Additional Notes' ad loc.).
bukkā 'heart' 25. 11, 17.
buddhamāhātmya 145. 12.
buddhāh: see pancatrimçat 169 note 3.
bodhikarā dharmāh 286...14; 287. 4.
bodhimandanishadana 158.8.
bodhisatvayānika 104.10; 116.1.
bodhisatvapitaka 190.12.
bodhisatva-vinaya 190.4.
bodhyanga 144.10.
bhadraghata 155.8 and note 3.
bhadracarividhi (°caryāv°) 139.13 (note 7), 291.10; 316.3 (= Kārikā 25).
       Compare title of Ch. XVI.
bhadrānuçaṃsāḥ (four kinds) 313. 1.
bhaya various kinds of, 198.7—18; 296. 3 sqq.
bhayin 'timorous' 364. 1.
(tri-)bhava 102.8; 312.8.
bhājana 354.9, 10.
 bhikshadā 98.8.
 bhūtam (adv.?) 46. 6.
 bhūtakoti 257. 15.
 bhesyanti = bhavishyanti 45. 12 (cf. 46. 10); see also Introduction § 4.
 bhaishajya (satata -bho; glana-pratyaya-bho) 135. s.
 Makkotaka, n. of mountain 71.2.
 mañcāroha 189. 15.
 mativikrama 122.4.
 mana-utplavakari (like Wordsworth's 'My heart') leaps up when I behold...
        126. 12; cf Bcp. ad I. 7 (p. 13. 11).
 mantrāh 'spells' (ayukta-mo) 113. 12 (paligodha-mo) 109. 1; (vivāda-mo) 108. 7.
 manyanā 'self-consciousness' 251 n. 2.
  ( maru 307.7; 334.1.
  maru-pati 'lord of the Maruts' [and devas generally] (cf. Pāli) 305.7.
 marmaguhyaka (hell-birds) 70.2.
 marmasthana 'vital points (of doctrine)' 17. 10, 11 (= Karika 3).
 mastakalunga (= mastulo) 'brains' 69. 16 note 5.
  mahadgata 'great' 248. 15.
  Mahāpaduma, n. of a hell 75. 10.
  mahāpraņidhānāni (list of) 291. 11.
  mahapramana 'full cassock' 352. 18.
  mahāyānika 'follower of the Mahāyāna' 13.8.
  Mahavyutpatti passages used from, 67 note 2; 117 note 3; 119 note 3.
  mahāçāla 175 note 5.
  mātrajāa 'moderate' (Pali mattaññu) 143. 20 (= Kārikā 14).
```

```
māti abhojin 'cating in moderation' 129. w and note.
Māyā-devī 122. 14
Mara 189, 8.
Mārakai māni (daça) 49. 5-51. 20; 151. 18 sqq ; 182. 16.
Marakāyika 123. 5; 184 10.
Maraduta 184. 11.
Märabhavanāni 284 s.
Marankuça-viddha 151. 12.
märganata 214.7.
malavihara votive flowerbooth 300. s.
middha 'sloth' 111.0, 13, 128.1; 197.6 et al. [cf. Additional Notes].
mukhapūram 'mouthful' 125, 11.
mudita (defined by extract) 183.4-184.4.
mudiakarah (not to be eaten) 139, 15.
mndravare niyuktah 58.6.
mushita cruti 108. s and note.
mushtika a low caste 48.2.
mūtodī ([i] 210. s note 3; 231. 1.
mulapatti (five kinds of sin) 59. 11-60, 66. 12, 15 aq; 167. 19.
mrgacarya 332.3.
mrshamoshadharma 261.8; cf Madhy-vr. 10.20.
medakasthali 'vessel of grog' (malt, acc. to Tib.) simile, 231.2
mraksha 198 s ('persistence in wrong-doing' B2 from B. Sk.; 'hypocisy' Ch.).
mrakshana ('massage'?) 132. c.
vatha-r-iva 304. 10 et al.
Yaças, a Tathāgata 9.2.
yatuka = Pali yattaka 328. 11; 339. 10.
yathavatah 260. n. 2.
(pratyaya-) yana 828.8.
yapan a 127. 19 (cf. japana).
yāma-laukika 130.17.
yavat (1) = peyyalam 93.1; 171.10. ct al. (often denoting an omission made by
          a redactor).
       (2) 'least of all' 252. 9 (note) sqq.
yuktyāgama 859 1.
yuga mütraprekshin 'looking only a yoke's length before him' 128 6 (note),
yunjishyami, ghatishye 201.4 (note).
yogakshema 147.4.
rajoharana 'broom' 35. 8 (cf. Jacobi, Jain-sutras I. [SBE. vol. XXII p. 57])
ranya = aranya 329. 13 (cf. daka for udaka) p. 57, note 2)
ratha (metaphor) 361.9.
racmi mystic rays, list of 333. 14-342. 18.
r\bar{a}ksha(m) = raksh\bar{a} 309. 2.
-rāgayāti (ā-, vi) 80. s, 7.
```

```
( -rājan at end of cpd. 178.7; 246.4.
 rajana- (as cpd. base; cf. Mhv. Index) 45. s (note).
 Rāhu 346. 11.
 ruksha 'rough' 131.4.
 Rutāvatī, a sāgara-devī, inventress (?) of music 346.3.
 lapana 'babbling' 268. c (cf. Bcp. ad V. 75, and Vis.-m. ap. JPTS. '91-3, p. 80).
 layana Add. N. to 29.14; 178.2 (contrasted with grha).
 laçuna 132.5.
 lābhasatkāra 104. 17; 105 passim and 148. 16 (Kārikā 16).
 lālapyana 'lamentation' 222. 8 (note).
 linatā 'despondency' (new meaning, cf. līyate 185. 3); 179. 14; 183. 5
 luha 128. 16 (note); 129. 9; 130. 5; 131. 4.
 leya 'snare' 77.4.
 lokadāsa 35 7 (cf. dāsa 143. 8).
 lokadharma (ashta) 180. 2 (note).
 lokapradyota 'Light of the World' 298. 6; 310.4.
 lokāyata-mantra 148. 10; -çāstrāņi 192. 7.
 vamça (caturaryaº) 105. 8 (note).
 vanka (aforme pracrite du sanscrit vakra dans le sens moral» (Senart, Mhv.
        I. 450) 280. s.
 vanīpaka (°īyaka) (Divy.) 26. 5 ct al.
 varga (daça-, pañca-) 169. 1.
v\bar{a} = iva (cf. Mhv. Index) 275. s.
 vādavidyāçāstra 192. s.
vanta 'removed' 173. 9 (note).
valapatha = 'hair's breadth 295.5; 344.16.
vālikā = vālukā 'sand' 312. 4; 314. 18.
vikalpa, see nirviko.
vikuţţanā 'censure' 100. 3 (note).
vikurva (°vaņa and °vita) 'miraculous power' 327. 20 (note); 330. 12, 342. 16.
vighata 'loss of', 'separation from' (with disjunctive instrumental?) 268.7.
vicakshuh-karana 'vexation' 355. 12.
(a) vicikitsaka 'not doubting' 36.7.
vicchidra (Pāli, vicchidaka) 77. 12.
vijahya (from Yhā) 106. 11.
(a-)vijúaptika 234. 2.
vithapana 180. 4 (note); 236.1-4 (definition).
vidushanā 'self-reproach' (cf. Feer, cited in Add. Notes) 160.5-14.
vidyuccakrāçani (simile) 105. 11.
Vidyutpradīpa, a Tathāgata 9.2
vidhamanaka 'bellows' 249. 2.
vidhamanatva, ota 31. 10 and note; 192. 1.
vinīlaka 211. 1 (note).
vipatmaka 211. 1.
viparyāsa (four) 198. 11, 12; cf. Poussin, Muséon. N. Sér. I. 236.
```

```
vipacyana (cf. Lal.-v. 146. 7) 'keensightedness' 108. 16.
vipüyaka 211.1.
vipratisāra 'repentance' 160.7.
(atio) vipratisarin 'iemorseful' (Lal -v. and Divy.) 178. 14.
Vimalatejas 189. 9 sqq.
vi-ragaya 80.7.
vilohita = lohita 'blood' 81. 14.
vivarnita 'blamed, condemned' (also Lal.-v. apud B2) 281 12.
viveka 'detachment' 357, 14 and note.
(a-) viçarana 285. 11.
(pranidhāna-) viçuddhi (four kinds) 311.14.
viceshagamita being in the way to distinction' 316.5, 8.
vishkambhanata 'disposition to check or hinder' 191.7.
vishkambhayati 'ungirds' 279, 6-7.
vishthihate (vitishihate; cf. ryutthihi 344) 18.6 (note); cf. M. Vyutp. page 87,
       note 9.
visamvādaka 13. 10
visabhaga 'different' 296. 9 (note).
visrambhaghātikā 'destructiveness of trust' 269.2.
vihura 218. 12 (note).
vihethanā (= vihetha Lal.-v) 'harm' 271, s et al, also Asht.-P. 417. 2
vīrya (samtatya-), definition, 51 o.
 vrshabhita 211.1 and note
vaitulya (v. l. vaipulya; see Additional Notes) 354 c
 vaidhurya (?) 136. v (note).
(n-)vaimukhyam (cf. Samadhi-r. 5.21) '(not) being put out of countenance'
 vaiyāpṛtya (or, ovṛtya Senart, Mhv I. n. 594 maintains the form vrtya, com-
       paring the Pali rayyavacca) 'service' 50, 15, 55, 6, 114, 8, 5, 7 (note 1)
 vairamanacakra (cf. Mhv I. 128.7, Suvarņa-p. 3 fin) 176. s.
 Varrambha (n. of a proverbially strong wind) 246 11 (note).
 vaiçeshikatü (abstr. form new) 'faculty of distinction' 277. 4.
 vyavadāna 172. 11 (n. 5).
 vyādhmātaka 211. 1.
 vyāpāda 'desire to injure' (B. Skt.) 269. 1.
 vyāpṛta (partic.) 143. 8 (cf. vyāprtatā, Harsha-c. 179 8).
 vyupaparīksh (new cpd.) 122. 1
 1'vraj (Ātm.) = varj 309. 4.
 çamatha-vipaçyanā 272. 16 (note)
 (a-) çarana (?) 235. 11
 çalya (metaph.) = σκόλοψ 231 2, 288 8, 322 6.
 castrakāh (vāyavah) 248 12
  Çāntamati 159. 13, 15.
  çāradya 'timidīty' 296. 7 (note)
  çāstrasamjūa 98.7; 154 12
```

```
and ay ita (si rea lectio) intens. of dayita 'beloved' 300. 10.
sanikāva 176. g.
samtati 'disposition' 194. 5; 253. 5.
samtana (1) 'series of moments of consciousness' (?) 359 14
          (2) 'character' [arising from (1)] 23 16; 126 9; 360.7 (cf. santanika
      296 3 and Additional Notes).
samdhukshana 126 s; 136 4
samnaha 'spiritual armour' 99. note 7; 128 1 sqq. def of dharmasamnaha 185 s
      and note; 188. 1; 232. 0, 278. 5 [cf. 130. 10 maitryāhārasamnaddha and
      272. 11 maitri-samnähasamnaddha].
samnicraya 'accumulation' (?) 160 to
suparihūra 'natchful' 178, 13 (occurs with sanuralsa in Upālipariprochā).
saptapadani 167 note 1.
sapratīsa 'respectful' (Divy.) 199, 16.
sabhliga 176 o (note).
samanantara, use of 269. 12 (note 5).
Samantasatva-(pari-)trānaujaķçrī n. of a decatā 149, note 3.
samanvangibhūta 166 s.
( samantahr (passive) 'regarded' 직원 (cf. Senart, Mhv. I. 564) 35 1, 351.5.
( samanyähära 225. o (note)
samavadhana 'association with' 151. 7; 296. v (note), (eight means to get Buddha-
      sam2) 309.14.
samādāna 98. 1 sqq.
samudupanatu (abstr. form new) 309 15, 16.
samādāyi (cf. samādayana 337. 2) 'making a von' 337. 11 [cf. Cowell, Divy. -
      Index s v. samādāya or solemn resolve].
samādhiskandha 117. 15.
samuccarati 'address' 186 6 (note).
samucchraya 'body' (B.Skt ) 277. 10, 13.
samudücarana 'practice' esp of evil (= °cüra committal) 268. 13.
(samudanayana 'collecting' 278.2.
) samudānetā 237. 2.
samudīranatva 248.11.
samudghāta 'removal' 232. 15.
sampragraha 277.0 (note).
samprajanyam } 121. 1; 271. 10; 279. 1; 108 8 (note); 123. 14 (definition).
(a-)samprajanya f
sampravarita 208.2 and note.
samminjita 'stretch out' 120. 14 (note).
samyakprahāna (catuly) 105.14 (note)
sayathā 113.5 (note).
sarvatragāminī (bhūmi) 32. 15.
Sarvadharmanirnadacchatramandalanirghosha, raja 154.2.
sarvavajradharamantra 140.18.
sarvākaravaropetā çūnyatā (definition) 272. 11.
saçakyam (adv.) 110. 10 (note).
saha usage of, 65 note 1; with partic. like Eur (cf. samanantara 178. 8 (note).
                                                            25*
```

```
sahadharmika 'consonant with religion' 194.7 (note).
sahāyaka (°ikā) as separate adj. uncompounded 278. 8, 9.
samlekhika 354.14.
sāmvarika 11. 15.
samkathya 'discourse' 50. 6 (note); 151. 18.
Sāgaramati, Nāgarāja 12. 15 sqq.
samtatyavirya (defined) 51. o.
sāmtānika 296. s.
sārvakālika 14. 18.
si 'his' 302.5 and note.
Simha, rājakumāra 5. 15.
Simhavikrīdita n. of a Tathāgata 173. 13, 18.
sīmābandha 139.10.
su-udgrhīta v. udgro.
sukhasparçam viharati 200. 18 note.
Sukhāvatī (heaven) 175.5.
sudurgati 86.15 and note.
sudhana 122. 14.
sudhā 'plaster' 274.9.
suparijita 'well tamed' Add. Note to 122. c.
sūcīchidra (hell-birds) 70.3.
sūtrāntacaryā 'practice in (magical?) treatises' 808. 11.
supasya 202.19.
sūrata 196.2.
Buddha-)sūrya (simile) 102.10.
seka 'excitation' (as of fire with dropped oil) 265. 15.
saukara 'pork-butcher' 48. 10.
sauratya (? cf. sūrata) 183. 14 (note).
(ātma-) (para-) skhalita 116.4.
sthapayitva 'except' [cf. Divy. and Pali] 175. 1.
sthāma (B.Skt.) 'stamina' (?) 23.16;
(dagdha-)sthuna 149.8.
snehatva 'viscousness' 246. 17.
sparça (= phāsu?) 32. 2.
spashţatā (moral) purity (?) 285. 16.
7/sphand 172.1 (note).
\gammasphar (1) intrans. 'sich verbreitend über (B2)' 213. 1.
          (2) trans. 'fill full' 187.7 (note), (aspharaṇāya) 249.5, 8;
sphuta 'filled with' 247. 9; 249. 5, 8.
smṛtyupasthāna (catuḥ) 105.13 (note), cf. Ch. XIII.
syanda (°dana) 116.12, 13 (note 2); 119.1; (cf. nishyanda 129.11; 130.2 and Se-
       nart Mhv. I. 169, 3; II. 230.7; n. 546).
sramsana (cro) 'relaxation' 279.7 (note).
vsrabh for vçro 269. 2 (note).
svanadhyavasita 'quite unattached to' 269.8.
 svastinā 104.11 (note); 116.2.
hastipotāķ (simile) 137. 15.
```

Hūtakaprabhasa, n. of a form of mercury (rasajātam, rasadhātu) 177. 16. hūkkāt a 'exclamation' (of wonder) 36. 11.

hetupratyaya-samyukta 172.5.

hrīrapatrāpya 136. 1; 192. 1 (of the falsa lectio in Samādhi-r. 5. 13; and Pāli hirotappa Ch. s. v., Majjh - n. I pp. 271—74, Ang. - n. IV. p 99, Itiv. p. 366, also Suhrlickha § 82 (J.P.T S. '86 p 12).

3/hru 42. 5 (note)

## Additional Notes and Corrections.

(Typographical errors in separate list.)

- 1.3. Tib. স্ম্স্ত্র্স'সুম্ন, এল similarly the Chinese translation, as I learn from Prof. Leum ann and Mr. U. Wogihara, so that the reading may have been something like: শ্বা ব ট তোলনৈ.
- 2.8-7 and note 1. Quoted also in Bcp. ad I.4, ed. de la Vallée Poussin in Bibl. Indica, p. 10.3 with some variants. As to the topic (kshanasampad) Poussin compares Suhrllekha 64. J.P.T.S. '86. 19 and Ang. n. VIII § xxix.
- 2.9. With samāgamam de la Vallée-Poussin compares Bodhic. I. 4.
- 2. 10, 11. Karika I. See the Introduction. The stanza is repeated by Çantideva at Bodhic. VIII. 96. The whole passage 2. 10-16 is quoted in Bcp. ad III. 21 (= 87.1-5 of the edition).
- 2. 13, 14. Kārika 2. Prof. de la Vallée Poussin compares Sumang.-V. 231. 15 saddhāmūlikā sammādithi.
- 2. 15 and note 3. Mr. Wogihara informs me that this dhāraṇī (from which a very long extract is given at pp. 327 sqq.) is identical with the work described by Nanjio 785. The latter authority makes it a chapter of a large work of the Avataṃsaka-group.
- 2. 18 and note 5. My friend Leumann points out to me what I should have noticed myself, had I been able to use the Tib. version better at the time that we must divide: mātr-janetrī (janayitrī).

  ACLICANT CONTROL (giving birth to (i. e. reproducing) what is past, like a
- 3. 8. The Tib. has ক্রেশ্বেইস্থিনে implying a reading sangamukho.

- 3. 14. Read of course শ্রম মৃ°. Dr. Leumann suggests that we should correct the gunonte of the MS. to gunente: 'studying without satisty'; and so too the Tib. (5 b 2): পূর্ত নিজ্ঞানীতান, I find in Jain Prākrit guṇāviya similarly used (Jacobi, Ausgew. Erz. 7.17).
- 4. 18, 10 and note Read in note osyl acro. According to the Tib. (6a 2), however, we must understand both lines paryiy' acritiya (지정희(비정), so too the Chinese, as Dr. Leumann informs me.
- ५ ० Read तस्माच्छ्दा॰.
- 5. 13. The Chinese, acc. to Dr. Leumann, had a reading "yā "ks" as it renders equivalent to 'every alsana' (alsanam alsanam).
- 5. 19-6.4. bodhicittam . . 119ayāya quoted in Bep. ad I 14 (p 23.2) with the introductory words: Bodhisatra . . uktavān Sudhanāya . .
- 7. 2, 11. Read perhaps dhandha (°dhī°) A and A are hardly distinguishable in old Nep MSS. Cf. Sk dhāndhya and Pāli dandha. dadhva° MS of Pañ-cakr. (ed Poussin, p. 53).
- 7. 12 and note 1 This is illustrated by Yogasütra I. 22; mydu-madhyātimātiatvāt tato 'pi tigeshah. The glossator refers to a twelve-fold classification occurring in the Abhisamayālamkāra, probably one of the several commentatics on the Prajūnp, so-called.
- 8.6-15 My friend de la Vallée has recognized this quotation in the Tib. of a missing passage of the Bep (ad III. 20).
- 8 12. Regarding the lacuna in l. 12 the above-cited Tib. version renders, the missing word নান্ত্ৰীত্ anāthān; but the Tib. version of our text has জুনিত্বীত্ which looks more like atrānān.
- 8. 10 sqq. A paragraph ought to have followed the end of the quotation. With the following phrase compare Bodhic. I. 15. Accordingly in the Bcp. on this passage (cd. p. 24) Prajūākaramati reproduces not merely one, but both the two following quotations
- 8. 17 Read probably सवलोंने with Bop. and Tib. (8b 4) ঝিমম'ডব্'শ্রী'নিমম'ব্.
- 9.8-12, 11-10.7. This pair of quotations also is laid under contribution by the author of the B cp ad I 17 (pp 25, 26), with the following chief variants: 9.8 bhinnam api; 13 saircea sairam sarvathā dānao; 10.5, 6 kuçalamūlavipākena.
- 10. 13 (note 4). The stem  $p\bar{a}msana$  found at the end of adj.-compounds in the sense of 'defiling, destroying' may very well, it seems to me, belong to this root, though B. & R. refer it to a denom.  $p\bar{a}msaya$  from  $p\bar{a}msu$ .

- 10.15, 16. The quotation is the passage immediately following that at 11.2, 4 verified below. It forms an explanation of acloka-bhaya, in the light of which 296 n. 2 must be corrected.
- 10.17. See Daçabhümiçvara Ch. I, fol. 10. a. 3 of Camb. Add. 1618. Read yogeneti.
- 11.3-4. atma . . . sncha ibid. 10. b. 7, 8.
- 11.7-9. tatrāpy° . . . °bhavitavyam quoted in Bop. ad V. 52 (p. 118.8) with variant ন বান:
- 11. v. Rend स्योपेते°.
- 11.15.— De la Vallée reports that this passage is quoted in Bcp. ad III. 23, extant in Tib. only.
- 12. 12 sqq. This quotation also was reproduced in the same missing portion. See the Tib. version of the comm. on Bodhic. IV. 4. to be printed in the Appendix to Prof. Poussin's forthcoming edition. The expression A (sūtra) occurs in this version also (cf. note 4).
- 12.13. Both Tib. versions seem to suggest a reading such as ISHEIHICU but it seems to me possible that the translators may have missed such a nice point of Sanskrit as the force of -mātra here.
- 12. 14. Both Tib. versions imply a reading sa tam for satyam.
- 12. 16. yāvat here, as often, indicates an omission made by a relatively recent redactor of the text, i. c. subsequent to the Tib. version, and probably to Prajūākara's comm. on Bodhic. The former has a string of five, not merely three, datives.
- 13. 12-15. Quoted in Bop. ad III. 28 (Tib. only extant).
- 13.15. The Tib. of our text has (12. a. 4) THOTOTAL as the equivalent of the word following Kalyānamitram. gdabs (also in St. Pet. Tanjur) is apparently a form of hdebs, as we find from the Tib. of the Bep. which has, as Prof. Poussin informs me THOTOTAL. This suggested to me adhishya (cf. anadhīshṭa infra 354.10), and on re-examining the MS. I find traces of the conjunct a.
- 13 (note 5). Mr. Wogihara informs me that the quotation is not verifiable in Nanjio 23 (46).
- 14.8 (note 1). nihil mutandum. See Introduction p. XXI and Hopkins, Great Ep. p. 253 ibi cit.

- 15.1-12. The whole of this passage has been appropriated by the Bep. ad IV. 48 (p. 93-4) without any clearer indication of its origin than may be guessed from the fact that the passage at 16 1, 2 (where the name Çikshāsamuccaya occurs) is introduced immediately after.
- 15.4. Before আমি our MS has a mark of omission. The missing word is ন, which occurs in the Bcp. text (93.13) and is confirmed by our Tib.:
- 15 c. çil shapro Bep.
- 15.0 The lacung is filled by the Bop thus: देशनासर्भावातु.
- 15 ।। Bep.: 'र्भते । न निवर्तते । उपेतते वा । सापत्तिका. This reading may accordingly be adopted, as on re-examining the MS, which has been rewritten as well as much broken here, I find the syllables nivartta-with part of te and na added below perhaps in the originand.
- 15 13-21 Quoted in Bep. ad IX. 43: see Poussin Bouddhisme' p 283 med.
  where the viriants are noted From this we learn that the lacuna in 1. 14
  i- to be thus filled पति ! बेदितच्यं कार्तनेश्चतुर्भिः.
- 15 14 The reading मर्बोप॰ .. नानार्घ॰ of the Bep. is supported by the Tib.
- 15 14 The striking dictum yat kimcit... subhāshitam sarvam tad Buddha-bhashitam, cited by Minney ('Recherches', p. 85) from this passage is parallelled from Ang.-n. IV p. 161.5-12 (reference given by Prof. de la Vallée Poussin).
- 16 1, 2 See note to 15 1-12 above. Vyutpādam is supported by the Bep.
- 16 19. Mr. Wogihara called my attention to the fact that the Candrapradipa-sütra (often quoted in this work) is identical with the Samādhirāja. Both names are used in the Tibetan authorities (Tāran. p. 156; KF. 249) The present extract is from Ch. 351) and occurs at f. 163 b. 1 of the R A.S. MS. (Hodgson 4).
- 17.5-18. The whole of this passage (uktāni . . . osīdāmīti), text and quotations, has been appropriated in the Bop (ad IV. 48 = ed. Poussin pp. 91—93)
- 17.10-11 marma<sup>o</sup>... bhavet. This verse forms Kūrikā 3b. As to Kūrikā 3a see the Introduction. It is implied in the expression eşa bodhisatvasamvara-samgrahah below, l. 14.
- 17.11, 12. yāni hi . . ooktāni Clause wanting in Tib. and in Bep

<sup>1)</sup> In the recension of 40 Chapters (London and Cambridge MSS.).

- 17.13, 14. The couplet forms Kar. 4 and the Bcp. adds ity uktam accordingly.
- 17. 17. Read हुच्च ज्ञ[य]गा॰ with Bcp. and Tib.
- 17. is. I was wrong in changing the reading of the MS., niṣadyā being amply attested from Gr. and Lexx. and also by Mhv. II. 398. 20, 403. 1. In these last passages as well as in M. Vyutp. 261. 31 the meaning is clearly asitting, seath which the Tib. Qə assigns to it here; but the meaning 'small bed', assigned by the Trikāndeçesha (a lexicon specially rich in Buddhistic words) apud B. R., is possible here.
- a name which I have not succeeded in identifying in Kanjur or Tanjur. According to Mr. Wogihara the quotation comes from the original of the work described by Nanjio as N 1084. This, says Nanjio, was ctranslated .. A. D. 2890 and cagrees with Tibetano; but I cannot verify the Tibetan in question. It will be observed that Nanjio's own Sanskrit literal translation of the Chinese name agrees fairly well with the Tib., whereas the Chinese traditional Sanskrit name is of quite different import.
- 18. 17. Quoted in Bcp. ad III. 21 (p. 85. 12).
- 19. 13. Read uddhuratrād gatrā. Though indistinct in the MS, this is guaranteed by the Tib. (16.b. 4): 자기지지기지지지 corresponding to 자기가 하다고 (192.4).
- 20.4. Read haranna, the copyist of the transcript or its original (MS. A wanting here; see 18. n. 4) having misread ₹ as ₹.
- 20.17. bhaktacodakapo. See 113.8 and note.
- 20. 18-22. Compare Bcp. ad III. 21 (p. 85); apparently a similar passage from the same sutra, containing a repetition of the phraseology here quoted.
- 21. 1, 2, 5-12. Quoted in Bcp. ad I. 33 and III. 21 (pp. 37, 85). Beside minor variants note the insertion of rajya before rashtra in l. 12.
- 22. 1, 2 H and H are often undistinguishable in our MS., but the Tib. (18. b. 5, 6) shows that multha must be replaced.
- 22.5-27.3. The excessive length of these extracts (forming together the longest 27.1-33.10.) prose quotation in the book) has induced me, contrary to my usual practice, to subdivide them into paragraphs, for convenience in reading. Mr. Wogihara has verified this passage in the Chinese version of the Vajradhy. and reports that the present extract really falls into three selections: 1) 22.5-29.9 from Parināmanā VI; 2) 29.10-31.3 from Parin. I; 3) 31.3-33.10 from Parin. VI (join shashthi-p° in 32.2).

- 23. 15. 16. jihrām sqq. Tib (20. a. 2) PENNINT, ENGLENGS SQUAR RESIDENT CONTROL OF STATES With STIT Compare 178 note 1; so that the Tib. must have read some form of samāna- (or possibly samanantaram, cf. 269. 12) and have understood it in the sense of saha there noted: ans soon as he is asked he sits down, and addresses the suppliant with amiable speech and with benevolence...

On reexamining the MS. (broken here) I find that the true reading is unquestionably आया.

23 is and note 3. "arishta". Tib 전투자가 "unangered". It will be therefore safest to read arushta with the gloss alrushta.

For mahātma° the equiv. is শ্রামান্ন পূর্ব কর্মিন নিন্দান্ত্র স্থান্ত্র নিন্দান্ত্র স্থান্ত্র কর্মিন নিন্দান্ত্র with mind exalted in the lineage of the high-souled. Replace मक्तन्म[व]-ন্দা (°वंश)

- 23. 16. On samtāna, the Tib. equiv. of which is merely of 'disposition', see some further reff. in the Add. Notes prefixed to Part I. and Index I. s. v.
- 25. 7. See below on 36. 1.
- 29. 13-18. (Quoted in Bep. ad III 9 (p. 79); where the extract is introduced with the phrase: idam ca parināmanam ārya-Vajradhvajasūtra [supra 22 5] vistarcņa matipāditam | tatredam uktam | sa tāmo.
- 29. 14. For ন্মন read ভাষন with Bep. and with the Tib. শৃত্যাম. ন and ভা are practically undistinguishable in our MS.
- 29. 21-30. 2. Quoted in the Bcp. 1bidem.
- 33. 13-34. 2. Quoted in Bcp ad III. 10 (p. 81).
- 33.15. The readings of Bcp. odhyaptir....āmukhīkarana are preferable to those of our MS. which is not clear here.
- 31 1. नेगातेन Bep. which is supported by our Tib. मुग्यान त्राया and Tib. tr. of Bep.

# Chapter II.

- 34.11—13. paribhogāya...pālayet. These lines, which should have been printed as verse, form Kārikās 5, 6a. For 6b see below line 17 and 41.9, 10. See also the Introduction, and Bcp. ad V. 1. From 158.13 and the intervening text, it results that by oādi is meant the two other kinds of rakshā: viz. bhogarakshā and punyarakshā.
- 34. 19-36. 4. Quoted in Bcp. ad V. 103 (p. 157; with some omissions).
- 35. 2. paryupāsita 'honoured' Tib. ਪ੍ਰਮੁਕਾਧਾ 'approached with respect'.
- 35.5 and note 6. The Tib. of our book and of Bcp. seem to have read °rapro (°ra+apro).
- 35.6. °āparitasanatayā Bcp.
- 95.9. ° আওমাণ Bep.; but though acra- might give rather better sense, both Tibetan versions support the reading মৃত.
- 36. 1. Bcp. otasanao ut supra. For the form tas see M.-Vyutp. 245.408-9, a context which suggests that our MS., and also the Tib. version, may be right.
- 36. 2. anuçāsanī here prob as Tib. 흔덩건집 디 = 'good advice'.
- 37. s. Cf. Vajracch. §§ 11, 12, 32.
- 37. 13 sqq. This quotation is referred to in Bcp. ad V. 102 (p. 157.1).
- 41. 7, 8. The present extract is translated by L. Feer in his Fragments...du Kandjour' A.M.G. tom. V p. 196 (compare p. 160. 4 infra). It is also quoted in Bcp. ad V. 102; compare last note.
- 41.9-10. The rest of Karika 6 (see Introduction) is embedded in these lines.
- 42. 12 and note 3. Mr. Wogihara calls my attention to Nanjio 23 (48), 59 (tr. A.D. 420-479).

# Chapter III.

- 44.19. tatrātmabho..ovarjanam = Kārikā 7a; for 7b see 116.1
- 45, note 1. The scansion here suggested would make an almost unexampled cloka. It is merely a hypermetron of the kind discussed below, Add. Note to 160. n. 5. See also p. XXII.
- 46, note 3. Epic parallels in Hopkins, 'Great Epic' p. 249.
- 50. 15. palibodhe. Probably the MS.-reading must stand. Compare now 100.4 (and note) and 105. 12. The word seems not to be rendered in the Tib. (36. b. 7).

- 51. 18, 19. Quoted in Bop. ad V. 87 (p. 145), merely introduced with the words: yad ultam.
- 52, note 1. Compare also Taran. p. 180, n. 1.
- 53. 19-51. 1. This quotation is taken from Samādhirāja Ch. IV, 10th stanza from end; fol. 18b. 4. in Hodgson MS. (See Add. note to 16.19 above). From the context one finds that the passage is a metrical one of the trishtubh-jugatī plan, through from its considerable irregularity it might easily pass for prose when standing alone. Line 1 (to A) is jagatī; the remainder are trishtubh with the choriambus (----) resolved to -----.

The syllables tann — have to be scanned short as at 106. 13 1).

- It is to be hoped that the Calcutta editors can themselves construe their reproduction of these lines (edition p. 16.2 3). Our readings are supported by the Hodgson MS
- 51 2-10 Quoted in Bcp. ad VII. 17, 19.
- 51 11-13. " " " " V. 90 with v. l. (line 13) oyanapı akaçana
- 54. 16-55. For the Rashtrapalapariprocha, always called osatra in our text, see now the edition (R) in the Bibliotheca Buddhica. by M L. Finot. The present quotation occurs at p. 20. 5-8.
- 54. 17. Read buddhe dho with R. and Tib.
- 51. 18. °trir-opo R.
- 55.2. ogatichuo R, against the metre, which however is very irregular throughout the passage.
- 57. c, s. udiacya.. 云 and 云 being very similar in the MS. and 到 and 哥 being constantly confused, these forms may belong to Yhas with ud-, in a sense not hitherto met with
- 57. 11 sqq. Mr. Wogihara informs me that a Chinese version of this editio ornation is extant in a version made by I-tsing but not mentioned by either
  Nanjio or Takakusu) of the Vinaya-pravrajyāvastu of the Mūlasarvāstivādins. The Chinese work forming Nanjio's no 781 agrees in little
  more than the name.

I regret that I have been unable to consult the Tibetan version of the Sangharakshita, as the India Office copy of Kanjur Dulva vol. I cannot now be found.

58.7. Read द्वलिस्तोंने and compare R. Morris in Trans. IXth Congress Or. (London, 1892) I. 482.

<sup>1)</sup> Where tannimna again occurs; see note there, which shows that the correction nishtha is unnecessary.

# Chapter IV.

- 59, sqq. A portion of this passage is quoted in Bcp. ad. V. 104 (text-passage cited in note 2). The mūlūpattis are also discussed in the Sūtrasamuc-caya of Nāgārjuna (Tanj. Mdo 30. f. 196).
- 59.12. For the rare jhāshayati Bcp. has çamayati.
- » » The Tib. এম'ন্ম্ভুম্টির rather suggests the reading ব্যারিন:
  (cf. infra 60. 12).
- 59. 13. Read° ਾਹਸ਼੍ਰਾਕੇ+ਹੀ with Bcp. and Tib. (ਪ੍ਰੈ).
- 61. 6-64. 13. The remaining seven mūlāpo (nos 2-8) are given in the Bcp., loc, cit. in a much shortened form; but cf. id ad V. 90 (p. 147. 14).
- 61. 6, 7. In the corresponding passage of the Bcp. these two yanas are collectively described as hinayana (cf. M.-Vyutp. X. 32).
- 61. 10-14. Quoted in Bcp. ad V. 90 (p. 157. 14) with v. l. (l. 12) cuddhir bhavishyati.
- 66. 9. For the bibliography of this sutra see p. 165 n. 4 and note in Index I. p. 368.
- 66.15 sqq. These verses are to be understood as original, the previous quotation ending 'iti'. Bcp. ad V. 104 (p. 162) introduces them with the epithet castrakaropadarcitah.
- 69, 13-76. 6. A single quotation acc. to the Chinese tr. (U. W.).
- 76. 7-15. Sütra not verifiable in Tanjur; but cf. Ang.-n. vol. IV. p. 55.
- 80. 11. kabhalli-, apparently not rendered in the Tib., stands for kapāla like the other Prakrit forms detailed by Pischel, Gr. P. § 208. In Mil.-P. 197 the first torture mentioned after the ear- and nose-cutting (which we have here) is the bilangathālika explained by Buddhaghosa (Morris's Ang.-n. ed. 1. p. 113) as a hot iron ball put into the head after removing the skull (sīsakapāla).
- 83. note 2. But the line may be a jagatī mixed, as often with the trishtubh.
- 85. 13, 14. Quoted in Bop. ad I. 34 (p. 39).
- 86. 6—11. This extract has been borrowed by the Bcp. in the same passage (p. 40). The chief variant is onirjata for niry at 1. 9.
- 87.14-18. Quoted in Bcp. ad I. 35 (p. 41).
- 88.14. Read netrim (with the MS) and cancel the note in the Corrigenda to Pt I. See now Dr. Hardy Netti-p., Introd. note 1.
- 95. 11-14. Quoted in Bcp. ad V. 90 (p. 147).

#### Chapter V.

- 105.1-n. Compare Aug.-n. III, p. 449 (VI. exvn).
- 105 17. This Udvaka is perhaps identical with Udraka Ramaputra mentioned as a heresiarch in M.-Vyutp. § 178 4.
- 106 ii. If we read tijaham (Pjahaya occurs in Pkt.) in the second or both occurrences the clause would fall into the metre.
- 115 2. Delete second clause of the note, as the anusvara-syllable may be scanned long (see Introduction, p. XX).
- 116. 12 See Kar. 7b. Read surram with Bop ad V. 54.

  The words length anyanat should have been printed as a line of verse. For they form Karika 7b.
- 116 14 From the beginning of Ch. 88 of the Samadhi-raja, Camb Add 916, f. 191. b 5

# Chapter VI.

- 118 -, 119 1-5 See the Introduction for Katika 8, of which the component parts are contained in these lines.
- 119.2 Read probably samamaho for metre, also tapena [atapena] in next line.
- 119. v. 10. Samahito<sup>o</sup> = Karikä 9n. The saying occurs at Samy.-n. III. p. 18 and is quoted in M11-P 39. 3 as bhasitam Bhagaratā The Bop ad IX 1. (= Poussin, Bouddhisme, 237. 15) reads jānāti<sup>o</sup> but in face of the Pāli pajānāti<sup>o</sup> and prayānāti below (120. 11—13). I prefer to leave an 'interior hypermeter' such as Hopkins (Gt. Ep 258), after Jacobi, allows in extreme cases. Here a prose-saying is forced into verse, as there proper names.
- 119.14-15. tasman...iti quoted (without indication of source in Bep. ad V. 54.
- 120. 3-6. Both quotations with the same introductory phrase (grhinamo) 'bodily conveyed' to the same passage of the Bcp.
- 120. s and n. (2). Poussin compares M. Vyutp. § 127. 9-11 khatu[m]ka | uddhata | unnata
- 120. ह Bep. reads "स्मृतिना ! ससंप्र".
- 121.2—3. This quotation forms the last words of Samūdhi-rāja Ch. 27 (in the recension of 40 chapters) and in Hodgson-MS. (H.; see above Add. note to 16.10) occurs at f. 113a. From the more correct reading of H. the trishtubh-jagatī metre may be recognised:

kshipi am samādhim labhate nirangaņam vicuddhacīlasy' imi ānuçamsāh \

- With kshipram samo labhate one may compare the expression occurring in the same book (near the beginning of chapter 8 = p. 25.10 of the edition) kshipram imam samādhim pratilabhate.
- 121. 7—9. From the following chapter (28) of the same book. The lines occur in H. at 114b. 6 with the variants varietica (l. 8) and guptau (l. 9).
- 121, 10-11. etao. . karma. Quoted without indication of source Bcp. ad V. 58.
- 121. 12-122. 3. Quoted in Bcp. ad V. 8 (p. 99).
- 121. 15. cittena cīyate karma recurs (as M. de la Vallée notes) Laŭkav. 52. 10.
- 121. 16. Read tarangavat (like a wave), though both MSS. (A. and Bcp.) have turo; but both Tib. versions have AN, and together with the context of the passage just cited from Lankavatara (evidently related closely to the present extract) seem to make the emendation certain. See especially Lank. 53.2,3 alayam hy udadher yatha \tarangavettisadharmyamo.
- ibid. Read davāgnivat. Both MSS, have this reading: my reading devo was due to an error in the Minaev-transcript.
- 122.4-8. Quoted in Bcp. ad V. 18.
- 122.6. Add from Bop., after svadhishthitam, suparifitam, this word being represented by our Tib. (77a 3) 기학 경기자 'well tamed'.
- 122. 10—13. Quoted in Bop. ad V. 17 with variants After [but 52° by Pan. 8. 3 72] and āvaranīyadh°. The latter is not supported by our Tib.
- 123.13, 14. çamāc....°vartanāt = Kārikā 9b.
- 124.3, 4 (and note 2). Kārikā 10. The correction proposed is of course not necessary, indeed it is improbable from the metrical point of view (Hopkins, Gt. Épic p. 456); but the Tib. seemed to take acapala and mandam as syntactically parallel.
- 124. 10, 11. Kārikā 11; quoted in Bop. ad V. 80 with variant channam.. rahnim.
- 125. 13, 14. Ratnameghe<sup>o</sup> = Kārikā 12, first identified by my friend-la Vallée Poussin with comparison of Bop. ad V. 93 (p. 149).
- 126.5-s. Quoted in Bcp. ad V. 54.
- 127. 9. ayam pindarthoo cited, as if a well-known saying, in Bcp. ad V. 55.
- 127.14. Compare Kārikā 13.-
- 132—134. In this extract from the Lankavatāra, the following passages are omitted in the Chinese version of Çikshā (collated by Mr. Wogihara): 132.10—17; 133.4—134.6. Of these 133.10—13 are wanting in all three Chinese versions of the original sūtra.
- 133.4. The Hastikakshya is also quoted in the Subhashita-s. f. 96.

- 134.7 sqq. and note 3. I owe to Mr Wogihara the identification of this extract. The parirarta in question is the 34th of the Samādhirāja The stanza occurs in II. at 158.6, 2. My conjecture yadi is there confirmed
- 134. 11, 12. bhavishyan tilimite smin sasamādhi II., a reading which though badly corrupted suggests a more satisfactory line: cikitsite' smin sa samādhi labdah. After making the above suggestion, I found it practically confirmed by a Cambridge MS. of the Sam -r. (Add. 916) which has (151. b 7): चि-क्सित (sic) स समाधिल.
- 135. c. Probably no one book is referred to, but the Vinaya of the Hinayana generally.
- 136 note 1. The Chinese Version, however, follows our Sanskrit text (U. W.)
- 137. 9, 10 ātma...prajāyate=Kār. 186b. For the whole Kārīkā see Introduction and infra 148. 1, 3.
- 137. 11-16. Quoted also in Bep. ad. V. 85 (p. 141) The stanza occurs in the Candrapradipa (Samādhirāja) Ch. IX, and forms the 8th from the end of the chapter.
  - In line 15 read [AHI 'lotus-roots', with Bep and II (see Add note to 121.2) The variants of the Calcutta text (p. 32) are not worth citing.
- 138 note 4. Add a ref. to Nanjio 1063 (Wogihara).
- 139.4. Read trainadheilianam with the Tib. (cf. note 1). The conjuncts bdh and dhv are not distinguishable in the MS.
- 142 5 and note (1). The whole dharant is translated by L. Feer in his 'Fragments' (A. M. G. tom. V pp. 430-2)
- 143. 1, 3. The two lines form Karika 18.

## Chapter VII.

- 143.19. Insert a half-danda after 전혀, as the remainder of the clause forms Kārikā 14.
- 144 6-8, 9-17. tatha...bhavati, yas tu...caribih. These two quotations are successively appropriated in Bcp. ad V. 87. The remainder of the paragraph is also divided between Bcp. ad. V. 85 and 87 (pp. 142-4).
- 145.4,5. Read तत्र (typographical error) and below एकसलसंय°.
- 145. 11-15. The extract is taken from Ch. VII. of the sutra. See pp 337-8 of the translation cited at 324 note (1). The Chinese shows, however, no very close agreement, it would seem.
- 146.21, 22.  $sv\bar{a}rtha^{\circ}...bhavet = K\bar{a}r_1k\bar{a}$  15a. For 15b see Introduction and the note on 147.18.
- 146 note 6. The Chinese translation, however, shows (as Mr. Wogihara reports) no lacuna.

- 147. 18. }
  148. 2, 8. Kārikā 16 b paçcāt tāpam na kurvīta na ca krtvā prakāçayet }
- 148. 6, 7. Kārikā 16.
- 148. s, e. caturbhir...dharmaih. Mr. Wogihāra reports that Chinese tr. of Çi. and of the orig. book gives the following sense: 'the not yet produced good is destroyed and the already produced does not grow'.
- 148. 13 sqq. Quoted in Bcp. ad. VI. 1 (p. 168), where the source is described thus: ārya-Sarvāstirādinā tu pathyate. Note the variant (14, 15) °tā l adhaç caturaçã°, with which both Tib. versions agree.
- 149.5, 6. Also quoted in B cp., ibid.
- 149, 13 and note 4. On re-examination I find that the MS, has kuṭukuñcakāḥ. The alisharas \( \zeta \) and \( \zeta \) are very much alike in our MS. See p. 279 n. 3.
- 151. 15, 18. A double danda should follow मानिम in both places; these being the first two of the ten mārakarmāṇi.
- 153. 2–6. Rāshṭrap. S5. 19 sq., where M. Finot reads mānava çeṇam<sup>o</sup>; but our text corresponds with the Tib. সুমান্মন্মীয় (95. b 1).
- 155 note 3. Dr. S. d'Oldenburg points out that a Jambhalastotra of Candragomin is quoted in Namas.-tīkā.
- 157. 10-13. Samādhir. Ch. XXXII sub fin. = H. fol. 147. a 3.
- 157.10. pūjā... omeyā H. and the two Cambridge MSS(Cc.).
- 157.11. kshetra hoti yuta ca bimbareshuh H., Cc.
- 157. 12. °jan dhaira purushavareshu nityam H. °ji krtva purushavareshu ni° Cc.
- 157. 18. °cittaih Cc.
- 157 note 1. It is perhaps simplest to regard the lines as a resolution of the kind of hypermetric trishtubh noted by Prof. Hopkins 'Great Epic' p. 299. 10-15; so that here

is resolved into

# Chapter VIII.

----<u>-</u>

158.13. trayānām, i. e. the preservation of ātmabhāva, bhoga and punya. See Add. Note to 34.11, the Introduction p. II, and the Summary with its marginal divisions.

158. 14, 15. = Kārikā 17.

159.20, 21. = n 18.

160.2, 3. = n 19.

- 160.4—11. Apait from the conventional description of 'dramatis personae' (so to say) always found at the beginning of Mahāyāna-sūtras (evam mayā grutam... Bhagatān... viharati sma..., and the conclusion bhagavato bhāshitam abhyanandan), this extract contains the whole sūtra. See Feer's translation from the Tibetan in his 'Fragments' (A. M. G. V. pp. 197—8), where the work is called Conirdeça not osūtra. The Bep. (ad V. 98; ef. ad II. 53) has appropriated the extract, including even Çūntideva's introductory words tatra. decitan.
- 160.7. Read adhyācarati I tatraica.
- 160 8. oabhiyogah I tatra pro Bep.
- 160 note 5. The reference to p. 92 n. 4 is not strictly à propos, as there trishtubhs are discussed. But a similar license occurs in Epic clokas, as is abundantly proved by Prof Hopkins, 'Great Epic' p. 253. See also Introduction p. XXII.
- 161.1 sqq. Prof. de la Vallée calls my attention to the resemblance of Bodhic. II. 31 sqq. to the present passage, which Çantideva must clearly have had in mind when he wrote Bodhic. II. 31 b.
- 162 16. For atyayam pratigrah the same friend refers me to Bodhic. II. 66 and Dighan I. p. 85, § 100.
- 161.s and note (3). I have now identified the Tib. work cited as the translation of the present book; see Add Notes to 178.o.
- 161.0 sqq. Quoted in Bop. ad V. 98.
- 165.17. The Aryasatyaka-pariv. is apparently the same as Kanjur, Phalchen 18 (KF. 210), which is a 'parivarta' (AB) of the Avatamsaka (Phalchen).
- 166. c-4. = Samādhi.r. MS. 'H'. f. 160b 2 sqq. (important variants only noted).
- 166 12. Odhisatracārikām.... daridrānnābhū sauo H.
- 167.3. Compare Bop. ad V. 84, with the addition of the reference "Jyotishka-māṇarakādhikāre".
- 168.4 and note I. The name is perhaps Dhanyottarā UTU is given by Saratch.
  Das as a Skt. equiv. of TARUA.
- 168.12. For the simile compare 105.16; 326.1
- 169-171. Portions (169. 4-7; 170. 19-171. c) quoted in Bcp. ad V. 98 (pp. 153-4)
- 171. 18 Mr Wogihara, who has identified the present extract in the Chinese Tripitaka (new Jap. ed. vol. II f. 7 b) informs me that the book is identical with the Tathagatagarbha-sūtra of the Tibetan (KF. 269) and Chinese collections (Nanjio 384, t1. before A. D. 420).

The present passage is also found in another anthology discovered by me in Nepal in 1899, the Subhāshita-samgraha, (shortly to be published) where it occurs at ff. 99—100 of my MS. In that work the original sūtra is entitled Tathāgataguhyakosha-sūtra. The main variants and corrections from this source are subjoined.

- by the Tib. \(\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\tiin\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\times\_{\
- 172.1 and note (i). aryānām ataskandanā. S.-s. This word was no doubt the reading before the Tib. translator: see note 1.
- 172.2. anantaryopakramanam S.-s.: cf. Tib. in note 2.
- 172.s. °tabhāpah° .. atyantagahanadyshiitā id.
- 172.8 adhimuñcate id.
- 177.4-9. = Samādhirāja Ch. XVIII. fol. 86b 3 in H. In Calc. ed. (\*C) Ch. XV p. 69.14.
- 177.6. °kroçāt...nāyaka. C.; çān..ºka H.
- 177.7. ksapeyam C veyam H.
- 177. s. °to 'pi vā C. H.
- 177.11, 12. Quoted in Adikarmapr. (p. 187 of Poussin's Bonddhisme) this stanza and the next two lines are also quoted in Bop. ad V. 98 (p. 155). The readings of the stanza in both these books agree with our text, not with the Divy.
- 178.9-16. This quotation occurs in the second chapter of the Upāli-p°. This chapter occupies in the Tib. (Kanj. Kon-ts. V.) is leaves (ff. 231b-244a). A portion of it (= ff. 231 237b) forms Part II of a short Sanskrit work entitled Bodhisatvaprātimoksha (different however from the work of that name quoted in the present text) of which a unique MS on palmless (circa sacc. XII) was presented to me in 1899 by H. E. Deb Shamsher Jang Bahādur, then Mahārāja of Nepal. The present extract occurs at ff. 72-b of that MS.
- 178. 12, 13. eram-uhiah. This phrase constitutes an abridgment (judicious, in the eyes of the modern reader) made by a redactor of our text subsequent to Çantideva. For the full text (which goes through all the yūmas) appears in the Tib. (110b—111a 1). See Introduction p. XXIX.

## Chapter IX.

- 179.5-9. For Kārikā 20 (kshamda...açubhādikam) as embedded in these lines, see the Introduction and compare Bcp. ad VI. 1 (p. 167).
- 179. 11-17. This series of quotations is incorporated in the Bcp. (ad VI. 9).
- 180, note 3. The Tib. shows that this line must be added to our text.

410

193.15. yathaiva C.

193. 18. omukhah C.

194. 1-10. = Ch. IX (fin.) p. 31. 17-26 of the same work, corresponding to f. 36 a-b in H(odgson MS. at R. A. S.).

194.2. ke cti H. P.

194.5. °bhavadharmatam H.; P. with us.

194.6. na cāsti H.

194.7 and note 2. oeno confirmed by P.; and by H. (dharmi teno). The Vedic instrumental (occurring in verse) in oena may be also compared.

194.9. samehi H.

194. 12-15. = ibid. Ch. XIX.; f. 90. a. 5 in H.

194, note 4. My doubts were unnecessary. Anusvara often 'makes position'. See now the Introduction, p. XX.

194.15. te gagane pavane va (= iva) C. te gagane parvane ce prajānti H.

195. 4. cti for tchi H.

195.6-18. = ibid. Ch. XXVIII. f. 119. a. 3 in H.

195. 11. On the genitive in -asyo (confirmed by H) see the Introduction p. XV.

195.12, 13. bharati ca ano ... rana rasa ridhi ... H. In view of these variants, possibly no new metrical variety need be supposed.

195. 15, 16. ibid. Ch. XXIX; ff. 124. b, 125 in H.

195, note 7 and 196. 1-6. See now the edition (R) p. 13.4-9. The whole verse-passage (13.4-15) is reproduced (see note 5) in the Tib., but not in the Chinese.

196.3. etrīsamstavu R.

n 4. khadgavimalāh R.

D 5. harshitamano R.

199, note 1. The Chinese tr. follows our text (U. W.).

# Chapter XII.

202. 3. Cf. 179. 7, 8 and Kārikā 20 (p. XLV).

203. 9, 10. = Rāshtrapālaparipo 18. 15, 16; with variant tyoja pro.

204. 14, 15. A.'s reading may stand, as daka for udaka occurs elsewhere.

213.3—216.5 and 213, n. 4. The names Vo-parināmanā and Vo-sūtra represent one and the same work. The present extract has been verified by myself from the Kanjur (Phalchen 30. f. 215) and by Mr. Wogihara from the Chinese. It occurs at the beginning of section III (on the third parināmanā).

- 219. 10. From an examination of the Tib version of the Çālistamba instituted by M. de la Vallée and myself it results that the whole sūtra with the exception of an unimportant sentence of two can be pieced together from extant quotations. M. de la Vallée accordingly proposes to print the whole sūtra It may be of interest to mention here that from the present passage arose the first literary identification of the Stein-fragments, communicated by me to Mr. Barnett and by him to Dr. Stein. I first noticed that the passage in Stein's Prelim Report (1901) pl. XVI. fig. 2 belonged to the Çālistamba. The extract (torn on left side) corresponds, as I now see, to f. 139. a. 1-5 of our Tib. version (= 221.14—222.7 of the text). The words all field quoted in 222, note 1 will be seen (with variant all) in
  - the middle of 1, 2 of the plate. It is also interesting to note that the fragment agrees with our text in 222 2 (amī ucyante saṃsko) in excluding the equiv. of audyāpiatyayāh found in B. and even in our Tib. veision.
- 222, note 10. My friend Poussin communicates to me his reading of the passage of M. viz., cokotthamālāpana.
- ıbid. n. 13. In Daçabhūmi VI (a reference which I owe to the same friend) we find upōyōsōh described as duhkhadaurmanasyabāhulatva-sambhūtāh
- 223, n. 3. The Tib (to be printed: see above) corresponding to the Sanskiit pa-sage quoted from M. would give a Sanskiit text somewhat as follows: rynāna-sahajāç catiāro 'rūpiņah skandhā \ rūpaṃ ca yad bhavati tad tijhānapratyayatvān nāmarūpam iti.
- ibid. n. 7. It is neither reproduced in the Tib. of the Çikshā nor in that of the Çilistamba.
- 221 1-5, note 1. Mr. U. Wogihara reports that this passage is omitted in the Chinese version of the Çikshā, briefly paraphrased in one version of the sutra (Nanjio 281), but fully reproduced in two others (N. 280, 867) The passage discussed in n 6 is wanting in all four Ch. versions
- 225. c. Poussin compares Majth.-n. I. 259, fin
- 227. 11 sqq. The extract occurs in the Daçabhūmīçvara Ch. VI (fol. 59 a in the Paris MS, as la Vallée Poussin informs me) I have also verified the passage in my photographs of the ancient MS. (XII. b. 3) mentioned at p. 291, note 7. The leaf containing the passage is unfortunately badly mutilated. There is no variant of importance. About a line of text has been passed over by our author before the words api tu in line 12
- 235, note 5. The Chinese version however of Gi. follows our text; it does not agree with the Tib. (U. W).
- 238-241. The Ch. version abridges the extract, omitting 238.3-4; 236.9-239.2, 239.5-10; 240.7-211.18.
- 239. 10. Read probably মন সন্মানত, anusvāra being scanned (as often; see Introduction, p. XX) long.

## Chapter XIV.

- 242.8-5 and note 1. The Chinese version omits the whole sentence, evan...ava-tarct (U. W.).
- 242. 11 sqq. = Samādhi-r. Ch. XXXI. Fol. 130. b. 2 in H(odgson MS. at R A.S.); fol. 126. a in C(ambridge Add. 916).
  - » 12. jātu uçarī II.? for usari (utsar). josatī C.
  - » 13. indriyana vasam ăti (sic) C.
- 243. 4. bhisham H. C. kureshyatī II.
  - » 7. °maticandrah C.
  - » 9. °kshubhye C. Ishuyo H.
  - » 11. °gamishyatī puna jātu H. gamishyatā pu° C.
  - » 12. °rūpam C.
  - р 13. °райсо Н. С.
- 244.11 sqq. This locus classicus is referred to at the beginning of Ch. V. of the Madhy. vrtti.
- 245.15 and n. 5. The clause must be a late interpolation, as it is wanting (so Mr. Wogihara reports) not only in the three Chinese versions of the sūtra, but even in the Ch. version of the Çikshā itself.
- 250, note 1. Similar abridgement in Chinese tr. of Çi. and in the later tr. of orig. sūtra; but the earlier tr. agrees with Tib.
- 250, note 2. Similar omission in Chinese Gi. (U. W.).
- 259, note 1. The Chinese tr. of our book, however, follows our text (U. W.).
- 259. 10 sqq. The whole of this extract is omitted in the Chinese tr. (U. W.).
- 262. 10 and n. 6. रेंस्व probably represent (as V. P. suggests) तं ऋमं.
- 262.9-11 and n. 5. In verse also in Chinese tr. (U. W.).

## Chapter XV.

- 267, note 2. 269, » 4. Also wanting in the Chinese (U. W.).
- 269. 13 sqq. From Ch. X. of the sutra (p. 456 of the Tokyo translation cited at 324, note 1).
- 270, note 1. The next chapter (Ch. XI) (ibid. p. 491 fin.).
- 270. s and note 2. Join okaruna-garbhao and compare Poussin, Bouddhisme p. 116.4 and passages there quoted.

#### Chapter XVI.

273. 13, 14. = Kārikā 22.

» 16. = » 28a (for 28b see 275. 10)

275. 10. Join quinyata-kao. Compare 270. 8 and Add. Note ad loc.

276. 1, 5. Kar. 24.

- » 10. Compare the reference to the Gandav. cited Add. N. to 5.20. The Chinese version of the Qi. (not of the orig. sutra) confirms our text (U. W.).
- 278 c and note 2. Poussin compares Bodhic. VII 49-51. «The Bodhisat must not give to others an opportunity of wrong-doing».

273. 14 sq From Parinamana I.

283, note 2 Chinese with Tib.

- 284 v. Read Ludya in text and note. Poussin compares Bcp. ad IX. 86 (= p. 276.7 of his "Bouddhisme") and he also quotes the Clokavārttika in JRAS. 1902, p. 374.
- 289. 12 = Kārikā 25a. Read bhadrācāryā.
- » note 4 Dele (?), the Tib. leading being confirmed by Poussin in Muséon N. Sér. I. 234, note 1.
- 290. 7 and note 3. The clause does, however, appear in the Chinese tr. (U. W.).
- 291. o. Candrapradīpānumo, a. c. Samādhirāja, Chapter XXV.
- 291. 10 As another example of the sanctity of the Vajradhvajapo compare my Camb. Cat. p. 152 where a devotional extract from the work has been written at the end of so sacred a work as the Ashtas. Prajñāp.
- 296 5—7 and note 2. In Daçabhūmīçvara Ch. I (just before the passage quoted at 11.3 supra) ājīmlabhaya, açlokabho and maranabho are mentioned, together (Camb. Add. MS. 1618 10. b. 6). Hence it follows that açloka must be the antithesis of çloka in the sense of 'renown'. Compare parānurādabhāya in Ang.-n. II. p. 122 and Add. N. to 10. 15 above.

# Chapter XVII.

300. 7.
302. 1, pada 2. Also wanting in the Chinese Çi. (U. W.)

302.5. The Chinese agrees with our text, not with the Tib. (U. W.).

305, note 4. Read nityam, with anusvaia and scan the anusvara long, ut saepe.

309. 1-4 (see 308, n. 8). The Chinese agrees with our text.

## Chapter XVIII.

- 316. 8, 4. See Karika 25 in the Introduction.
- 317. 13. Compare Dh.-sangr. § 48 (§ 47 was quoted at 316. n. 2).
- 317. 18, 19. Compare Kar. 25b.
- 318, note 3. Compare the usage of the Lal.-v.; Jacobi, ZDMG. 38. 610.
- 326. 1. For the simile compare 168. 12.
- 331.11 sqq. and note 5. As a result of the tentative publication here mentioned my attention was called by Prof. Leumann to several parallels from the Jain canon esp.: (1) Anuyogadvāra, text and comm. ap. Weber, Ind. Studien XVII. 26 (English tr. in Ind. Ant. XXI. 304).
  - (2) Aupapātika §§ 30, 73.
- 331, note 6. 'Goyama' (Gotama) occurs also in the Jain list, and the scholiast identifies him with the founder of the Hindu darçana: cf. Weber's note 3 (98) ad loc. cit.
- 332, l. 1 and note 1. On Ajivika, which at first looks like a mere metrical licence, Mr. Wogihāra favours me with a note to prove that it is a contemptuous modification coined by the Buddhists: aA pupil of Hionen-Thsang who composed a commentary on the Vijñānamātra-çāstra of Dharmāpala, writes on that work that the founder of the sect ought really to be called 'rightly-living' (ājīvaka) but that the Buddhists call him 'the unrightly living' (ājīvaka), because he lives unrightly.

The chief objection to the credibility of this anecdote is that no form of  $\vec{a}$ - $\vec{j}$  iv has as yet been found in the alleged sense.

- 332, 1. 1 and note 2. As to uttarikā° and anuttar°. I learn through Dr. Leumann and Mr. Wogihara that one of the Chinese versions of the Ratnolkādhāraṇī (called by the Chinese translators Mahāvaipulyadhāraṇī-ratnolkā) refers these words to the acceptance or not of the cūnyatā-doctrine: 'those who suppose a real existence or (on the contrary) an absolute non-existence'.
- 332, 1. 2, note 3. As to dirghajatā, compare also Beal, Life of Hiouen Thsang, p. 161 fin. On the Kumāravratas, Mr. Wogihara refers to a work of Nāgārjuna, ain which many 'impure practices' are mentioned, amongst them the service of Kumāra. Nāgārjuna elsewhere describes the attributes of Kumāra (Skanda).
- 932, l. 6, note 8. The reading dharma a-cintiya here is confirmed by the Tib.
  ন্যান্ত্ৰ and by the Chinese translation of the sūtra quoted, from which

Dr. Leumann and Mr. Wogihara render the pada: 'und der solche Lebensweisen für hochschmeckende unausdenkbare Obliegenheiten [dharma] haltende'.

On the other hand the list cited from the Mahavastu has dharmacintika and that from the Jain Anuyogadvara dhammacintaga. The latter 

#### Chapter XIX.

See Kārikā 26a Compare p. 350, n. 1.

With dalshinena pao, compare Bcp. ad V. 96 (V P.).

. This passage comes from Ch. XXIV of the Samādhirāja; fol. 109 b H(odgson MS of RAS)

note 4. \*cpulyas\* II , confirming my suggestion in note 1

bhājana vijānīyādhī° H.

sāmlo H.

°vanto bahu bharet 11.

The stanza forms the last couplet but one of the Anumadanarivarta (specially recommended above 291, 0); 1 c. Ch. XXV fol 111b he London MS, of the Samādhiraja

Compare Digha-n I. p. 70 § 64 and other Pali passages cited by wids in his translation, ad loc.; also Vis-m. in JPTS 1891-3, p. 79.

Our MS reads  $^{\circ}lampan\bar{a}$ ; but  $^{\circ}lalpan\bar{a}$  is supported both by the dhic, and our Tib.

onadyate Bodhic

#### Index I.

s v. Pitrputraso. Add. ref. to 256.4-262.11.

# Typographical Errors.

Dele daṇḍa after नर्कादि.

1. i.

| 1. 4.          | Read:   | म्रप्राप्तपूर्व°.                          |
|----------------|---------|--------------------------------------------|
| 1 7.           | »       | <b>मृ</b> णुत.                             |
| 3. 5.          | »<br>-  | बुद्धगती'ये (one word).                    |
| 3. 10.         | Divide  | े हेतु गु॰.                                |
| 3. 14, 15.     | Read:   | न्नत् <b>स गु</b> ॰.                       |
| 3. 16.         | n       | <u>म</u> ्रविव॰.                           |
| 3, 17.         | n       | सं <u>घ</u> °.                             |
| 5. 8.          | n       | तस्माच्क्र् <b>द्धा</b> °.                 |
| 5 12.          | Divide: | °yām, Ānanda, yoʻgah.                      |
| 6, note 7.     | Read.   | referring.                                 |
| 7. 11.         | 'n      | 핏디 (same error in 4, note 3 supra).        |
| 7. 14.         | ~ p     | °क्री <u>ड</u> ितोः                        |
| 9. 7.          | 'n      | नावमन्य <u>न</u> ाः                        |
| 11. 6.         | »       | बोधिसत्नेन.                                |
| 17. 6.         | »       | बोधिसत्त्रशितासंत्र° (anusvāra misplaced). |
| 17. 20.        | ď       | °र्1 सम्ब°                                 |
| 17. 21.        | · »     | °बुध्यते.                                  |
| 23. 14.        | n       | वा <u>चा</u>                               |
| 31. 2.         | Join:   | षष्ठीपरि॰.                                 |
| 34. 12.        | Read:   | सवानाम° (without break).                   |
| 35. 1.         | Divide: | °हृता नाति <b>न्ना</b> °                   |
| 37. 15; 38. 1. | Read:   | त्रापण.                                    |
|                |         |                                            |

| 35, note 12.                                                       | Read:                      | (26. <u>a</u> . 2).                                                                                                                                        |
|--------------------------------------------------------------------|----------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 39. 8.                                                             | n                          | ॰वालिको-                                                                                                                                                   |
| 44, 20.                                                            | ď                          | ॰विवर्जन-                                                                                                                                                  |
| 45, note 5.                                                        | n                          | bhavishyanti instead of otii.                                                                                                                              |
| מ ע ע                                                              | n                          | not clear) I n uot clear). I                                                                                                                               |
| 46. 19.                                                            | n                          | भविष्यामो.                                                                                                                                                 |
| 54. 17.                                                            | n                          | यस्य धि° (yasy' a°)बुद्धे ध°.                                                                                                                              |
| 61. 13.                                                            | n                          | °क्तुमियम°-                                                                                                                                                |
| 68. 16.                                                            | 3)                         | °जुगुट्सि°.<br>°वर्षां.                                                                                                                                    |
| 95. 12.                                                            | n                          | ॰वर्षां.                                                                                                                                                   |
| 100.17.                                                            | D                          | <u>म</u> ्रनालीनः                                                                                                                                          |
| מ מ                                                                | ×                          | ॰सत्कार्॰.                                                                                                                                                 |
| 126. 5.                                                            | 22                         | °ગુસ્ <sub></sub> .                                                                                                                                        |
| 129. 7.                                                            | n                          | परिभुज्जता.                                                                                                                                                |
| 145.4, 5.                                                          | n                          | तत्र तेना° and below एकसवसं°.                                                                                                                              |
| 146. 21.                                                           | <b>x</b>                   | उत्ता सनामतो, and add half danda after तत्र (which introduces Kārikā).                                                                                     |
| 148. 5.                                                            | Join:                      | °र् <b>ता</b> कामो                                                                                                                                         |
| 148. 7.                                                            | Sic tra                    | nscript; but correct sandhi to °ਕ: ਸਜ°.                                                                                                                    |
| 148. 15.                                                           | Read:                      | पावत्यो.                                                                                                                                                   |
|                                                                    |                            |                                                                                                                                                            |
| 151.15, 18.                                                        | >                          | A double danda should follow मार्किम in both passages. See Add. Notes.                                                                                     |
| 151. 15, 18.<br>160. 7.                                            | »<br>»                     | A double danda should follow मानिम in both passages.                                                                                                       |
| ·                                                                  |                            | A double danda should follow मानिम in both passages.<br>See Add. Notes.                                                                                    |
| 160. 7.                                                            | 35                         | A double danda should follow मार्किम in both passages. See Add. Notes. प्याचरित । तत्रैव च                                                                 |
| 160. 7.<br>169. 2.                                                 | 35<br>27                   | A double danda should follow मार्क्स in both passages. See Add. Notes. प्याचरति । तत्रैव च. देशपेत्.                                                       |
| 160. 7.<br>169. 2.<br>181. 12.                                     | 39<br>27<br>30             | A double danda should follow मार्किम in both passages. See Add. Notes. °ध्याचरति । तत्रैव च. देशपेत्. सुद्याक्त (as in line 10).                           |
| 160. 7.<br>169. 2.<br>181. 12.<br>182, n. 1, L 5.                  | 35<br>27<br>30<br>30<br>30 | A double danda should follow मार्किम in both passages. See Add. Notes. °ध्याचरति । तत्रैव च. देशपेत्. सुखाझा (as in line 10). genuineness.                 |
| 160. 7.<br>169. 2.<br>181. 12.<br>182, n. 1, l. 5.<br>184, note 2. | 35<br>27<br>30<br>30<br>30 | A double danda should follow मान्तर्म in both passages. See Add. Notes. °ध्याचरति । तत्रैव च. देशपत्. सुखाझा (as in line 10). genuineness. here for there. |

```
Read: भम्बणाः
213, 2.
                        understand.
222, note 10.
                       क्रमंतेत्र १
224, 12,
                       मंक्रातिः
226, 12,
                      metrically.
239, note 4.
249.14.
                       वारुवा.
                       cf. 181. s. c.
268, p 1.
                Join:
                        °lasya-vardho.
273. 16.
                       tā-karuņā.
275. 10.
                 D
276, 4,
                So the transcript: read oaçayau.
               Read: व्यवज्ञीर्यसमादाः
277. 8.
                kudya is of course the reading, though probably the conjunct in
281. 0.
                    the text stands for $\dagger$m. Correct also note 6.
                                  63
               Read: धर्माणां
287. 4.
               Dele point in Tibetan. The (monosyll)
288, n. 1, 1. 5.
                Read: भद्रचया.
289. 9.
                       °वदानि (without [न]).
314. 15.
                       probably of ('word') and, of course, A.
351, note 3.
357, n n
                       Bodhic, IX. 2.
369.
               Add to entry Pitrputraso reference to 256.4-262. 11.
383.
               In entry pari-tap correct reference to 128, 10.
886.
               Add to entry bhaya reference to 206. 15 sqq.
887.
                 ע ע ע
                                         " 201. 15 (for dal.a).
                            ranga
```

Introduction p. XXIX. 27. Read: necessarily.